
       1	
Percepciones de mujeres de los 

Pueblos indígenas en el Paraguay

Percepciones de Mujeres de 
Pueblos Indígenas en el Paraguay: 
prácticas, conceptos, significados, 
actores y roles en relación a la violencia 
basada en el género.

INVESTIGACIÓN

Pueblo Ayoreo



       3	                        2	  
Percepciones de mujeres de los 

Pueblos indígenas en el Paraguay
Percepciones de mujeres de los 
Pueblos indígenas en el Paraguay



       5	                        4	  
Percepciones de mujeres de los 

Pueblos indígenas en el Paraguay
Percepciones de mujeres de los 
Pueblos indígenas en el Paraguay

Ficha Técnica

Pueblos Indígenas Participantes: 	 Avá Guaraní, Mbyá Guaraní, Paî Tavyterâ, Angaité, Ayoreo, Enhlet, Nivaclé,
		                 	 Toba Qom, Guaraní Occidental, Enxet, Aché.
Equipo de Investigación: 	       	 Mariana Franco Domaniczky, Salustiana Caballero, José Antonio Elizeche, 
		      	 Osmar Aquino, Nora Mongelós, Luis Vera.
Apoyo Metodológico: 	     	 Nidia Glavinich.
Sistematización y Análisis:  	 Mariana Franco Domaniczky, Salustiana Caballero, Giovanna Guggiari.
Edición y Diagramación: 	     	 Giovanna Guggiari.
Fotografías: 	    	 Luis Vera. 
		      
 		     	 Grupo SUNU de Acción Intercultural / GIZ
		      	 Paraguay, noviembre 2013.

     CONTENIDO 
1.	 Presentación ................................................................................................................................ 7 

2.	 Buen Vivir = Vivir sin Violencia ................................................................................................. 9

3.	 Roles de género ........................................................................................................................ 13 

	 3.1. Organización de la vida doméstica y Distribución del trabajo por sexo

	 3.2. Pautas de crianza y Diferencias entre niños y niñas

	 3.3. Complementariedad de roles

	 3.4. Participación Comunitaria

4.	 Sexualidad ................................................................................................................................. 25 

	 4.1. Relaciones de Pareja, Noviazgo y Casamiento

	 4.2. Embarazo, Autocuidado y Parto

5.	 Formas de Violencia ................................................................................................................. 37

	 5.1. Violencia estructural y atropello cultural

	 5.2. Violencia Física y Psicológica

	 5.3. Violencia Sexual

	 5.4. Abandono de Hogar

	 5.5. Trata de Personas y Violencia en el Trabajo

	 5.6. Discriminación

6.	 Abordajes en casos de Violencia contra las Mujeres .......................................................... 57

	 6.1. ¿Cómo resuelven los casos de violencia dentro de la comunidad?
	 6.2. Actores relevantes en casos de violencia basada en género

	
7.	 Perspectivas, necesidades y expectativas para la Prevención                                                                                                                                     

y Atención de la violencia de género ..................................................................................... 65                                                                                                                                             

	 7.1. Percepción de los servicios públicos al que tienen acceso las mujeres indígenas                                          
	 7.2. Conocimiento de los derechos de los pueblos indígenas y de las mujeres

	 7.3. Expectativas hacia el ministerio de la mujer y otras instituciones del estado 

8.	 Recomendaciones a partir de la Investigación ....................................................................... 76
 
9.	 Resumen de la Normativa local e internacional que garantiza el derecho                               

a una Vida Libre de Violencia para las mujeres indígenas .................................................... 79 

10.	Declaración del Kuña Guarani Aty ....................................................................................... 84

11.	Declaracion de Encuentro Regional Voces de Dignidad .................................................... 88

12.	Declaracion I Encuentro Nacional de Mujeres Indigenas en el Paraguay ....................... 89

13.	Bibliografía ............................................................................................................................... 92 
Las ideas, opiniones y criterios expresados en esta publicación, 
no reflejan necesariamente la opinión de GIZ. 



       7	                        6	  
Percepciones de mujeres de los 

Pueblos indígenas en el Paraguay
Percepciones de mujeres de los 
Pueblos indígenas en el Paraguay

Este trabajo pretende andar un camino hacia una mejor comprensión 
de la violencia basada en el género desde la perspectiva de las mujeres 
indígenas quienes nos han acompañado en este proceso de investigación, 
impulsando el entendimiento de que la violencia hacia las mujeres 
indígenas se encuentra mediada por varios aspectos de su realidad socio 
cultural.

Entendemos la violencia hacia las mujeres indígenas no solo como un 
problema entre víctima y victimario sino como una violación a los derechos 
humanos de alcance universal.

Para las mujeres indígenas, la violencia de género no está  solo definida por 
la discriminación de género dentro y fuera de sus ámbitos comunitarios;  
indígenas y no indígenas, sino también por un contexto de continuo 
despojo territorial y cultural, racismo y exclusión social dentro del sistema 
capitalista patriarcal.

Llegar a una vida libre de violencia que supone el buen vivir dentro de 
la concepción de los pueblos indígenas de nuestra América,  tiene como 
condición para los Estados Nación el cumplimiento de los derechos de los 
Pueblos Indígenas, los Derechos Humanos y los Derechos Humanos de las 
mujeres en particular.

Las mujeres indígenas solo podrán disfrutar el derecho a de una vida libre 
de violencia cuando los derechos colectivos de sus pueblos; territorio, 
autonomía y libre determinación sean respetados.

Grupo SUNU de Accion Intercultural



       9	                        8	  
Percepciones de mujeres de los 

Pueblos indígenas en el Paraguay
Percepciones de mujeres de los 
Pueblos indígenas en el Paraguay

1. PRESENTACIÓN
La presente publicación recoge un resumen de la investigación “Voces y 
percepciones de las mujeres indígenas en Paraguay sobre las prácticas, 
conceptos, significados, actores y roles relacionadas a la violencia basada en 
el género”, realizada en Paraguay por el Grupo SUNU de Acción Intercultural 
con el apoyo de GIZ. 

El Programa Regional “Combatir la Violencia contra la Mujer con Enfoque 
Específico en las Mujeres Rurales e Indígenas” (ComVoMujer) trabaja 
en cuatro países de Latinoamérica: Bolivia, Ecuador, Perú y Paraguay, en 
donde la violencia afecta de forma directa de 3 a 5 mujeres por cada 10, 
incluyendo niñas, jóvenes y adultas.

Estos países cuentan con leyes nacionales para la prevención, sanción 
y erradicación de la violencia contra las mujeres, y también se han 
comprometido a proteger el derecho a una vida libre de violencia para 
las mujeres, ratificando instrumentos internacionales como la Convención 
sobre la Eliminación de todas las Formas de Discriminación contra la 
Mujer (CEDAW) y la Convención Interamericana para Prevenir, Sancionar y 
Erradicar la Violencia contra la Mujer (Convención de Belém do Pará).

Aunque estos avances legales son muy importantes, todavía falta mucho 
por hacer para que el cumplimiento del derecho a una vida libre de 
violencia sea una realidad en la práctica. Y existe la necesidad de apoyar 
los esfuerzos para la implementación o mejoramiento de leyes, planes de 
acción y políticas públicas existentes, focalizando principalmente medidas 
de prevención dirigidas a las mujeres rurales e indígenas.

En ese sentido se planteó la necesidad de conocer las percepciones de 
mujeres de pueblos indígenas sobre dichos temas, entendiendo que 
conforman una realidad cultural diversa, a veces no contemplada en los 
abordajes destinados a la erradicación de toda forma de violencia contra 
las mujeres. Para la realización de dicho acometido, la GIZ y el Grupo SUNU 
de Acción Intercultural, abrieron una línea de investigación exploratoria, 
basada en entrevistas a profundidad, conversatorios y observaciones en 
comunidades de pueblos indígenas del Paraguay. 

El Programa Regional de GIZ tiene como aliados estratégicos al Ministerio 
de la Mujer de Paraguay y a la Coordinadora Nacional de Organizaciones 
de Mujeres Trabajadoras Rurales e Indígenas (CONAMURI), integrante de 
La Vía Campesina Internacional, con quienes se han firmado convenios de 
cooperación, y se ha articulado este trabajo de investigación. 

El Artículo 8 de la Convención de Belem do Pará, dice que los Estados Partes 
convienen en adoptar, en forma progresiva, medidas específicas, inclusive 
programas para fomentar la investigación y recopilación de estadísticas y 
demás informaciones pertinentes, sobre las causas, consecuencias y frecuencia 
de la violencia contra la mujer, con el fin de evaluar la eficacia de las medidas, 
para prevenir, sancionar y eliminar la violencia contra la mujer, así como 
formular y aplicar los cambios que sean necesarios, y promover la cooperación 
internacional para el intercambio de ideas y experiencias para la ejecución de 
programas encaminados a proteger a la mujer objeto de violencia. 

Pueblo Aché



       11	                        10	  
Percepciones de mujeres de los 

Pueblos indígenas en el Paraguay
Percepciones de mujeres de los 
Pueblos indígenas en el Paraguay

Para el abordaje de este tema complejo, el Grupo SUNU trabajó primeramente 
los conceptos, significados y prácticas sobre los roles de género, que se 
manejan en el seno de las comunidades indígenas seleccionadas. De esta 
manera se pudo identificar la posición de la mujer en las comunidades tanto 
urbanas como rurales. Así también, se indagó sobre las tareas asignadas 
a hombres y mujeres, el enfoque de la complementariedad, las pautas de 
crianza, la sexualidad, el noviazgo, las relaciones de pareja, el casamiento, 
los espacios de socialización y la participación de las mujeres en las 
organizaciones comunitarias. En un segundo momento, se indagó sobre las 
percepciones, experiencias y actores relevantes, en el abordaje de la violencia 
basada en el género, consultando también lo que implica una vida libre de 
violencia desde el concepto del Buen Vivir.

Se recogieron así las miradas propias acerca de la violencia, la discriminación 
y las vivencias al respecto, haciendo hincapié en aquellas que afectan 
directamente a las mujeres en entornos familiares, comunitarios y 
extracomunitarios. Los actores relevantes en los casos de violencia de 
género nos han permitido trazar la hoja de ruta de las mujeres víctimas, 
para la realización de denuncias, así como los códigos internos, usos y 
prácticas consuetudinarias para la sanción y resolución de los casos de 
violencia dentro de las comunidades indígenas.

Las perspectivas, necesidades y demandas específicas de las mujeres 
indígenas en la prevención y atención de la violencia basada en el género, 
es otra de las aristas examinadas en esta investigación, a partir de la 
percepción de los servicios públicos a los cuales tienen acceso las mujeres, 
el conocimiento sobre el marco de los derechos de los pueblos indígenas 
y de las mujeres, y las demandas al Ministerio de la Mujer así como a otras 
instituciones del Estado paraguayo.

Para la realización de las entrevistas se elaboró una matriz  guía que recoge 
los aspectos a conocer. En base a la misma, se realizó un cuestionario que 
se aplicó con referentes claves y en círculos de diálogos con comunidades 
de pueblos indígenas de los departamentos de Amambay, Boquerón, 
Presidente Hayes, Caaguazu, Canindeyu y Central. Se consultó a referentes 
de 11 pueblos en 13 comunidades (2 de ellas en contextos urbanos). El poco 
tiempo disponible y las limitaciones presupuestarias no permitieron abordar la 
totalidad del universo cultural de los 19 pueblos indígenas que habitan lo que 
hoy conocemos como Paraguay, sin embargo es una investigación cualitativa, 
pionera en su género, que pretende explorar y reconocer el tema, por lo cual 
todavía quedan muchas preguntas sin respuestas. 

Las entrevistas y círculos de diálogos  se realizaron entre los meses de abril 
y julio del año 2012. 

En la edición final de este documento se ha optado por poner en relieve 
las voces de las mujeres indígenas, por medio de fragmentos extensos de 
las entrevistas, respetando sus propias palabras, expresiones y estructura 
discursiva, de manera a valorar sus análisis y lecturas de la realidad desde 
sus cosmovisiones.

2. BUEN VIVIR = VIDA LIBRE DE VIOLENCIA
Una vida libre de violencia está estrechamente vinculada al concepto del 
Buen Vivir, que supone un espacio armónico, en donde no se presente 
violencia de ningún tipo, en donde se pueda vivir en fraternidad, 
cooperación mutua de todos los integrantes de la familia y la comunidad.

Fernando Huanacuni (2011) señala que la armonía y el equilibrio son parte 
del Buen Vivir para los pueblos originarios, “vivir en armonía y en equilibrio 
junto con la Madre Tierra”. No se refieren a la Tierra como el planeta o el 
medio ambiente, se trata de la propia madre que da vida desde la tierra. 

Por su parte, Bartomeu Melià (2012) afirma que el Buen Vivir de los pueblos 
guaraníes representa el tekoporâ. Entre las numerosas calificaciones que le 
brinda, se encuentra el buen modo de ser y buen estado de vida. Se trata 
de un estado venturoso para los y las indígenas: alegría y felicidad, estado 
placentero, apacible y tranquilo. 

Un aspecto central de la vida comunitaria es el teko, la forma de vivir o 
la cultura que se transmite de generación en generación y configura 
la identidad como pueblo. Se mencionan además del tekoporâ, al 
tekomarangatu, tekokatu y tekopiro’y, todos conceptos asociados al 
bienestar de una persona y su comunidad: bienestar físico, espiritual y 
social, armonía entre los seres humanos y su entorno, con la naturaleza y 
todos los demás seres vivos.

Pueblo Aché



       13	                        12	  
Percepciones de mujeres de los 

Pueblos indígenas en el Paraguay
Percepciones de mujeres de los 
Pueblos indígenas en el Paraguay

Para que la mujer alcance el TEKOKATU, el Buen Vivir que se dice en castellano, 
se tiene que sentir bien, ella misma como mujer, plena como se dice, ella misma, 
eso es el Buen Vivir a mi parecer. Ella como mujer también tiene que sentir sobre 
todo armonía, entre todos los seres humanos y con la naturaleza. Armonía 
en su entorno: familia, hijos, esposo, vecinos y dentro de su organización, a su 
alrededor, a su costado, a su izquierda, detrás suyo, tiene que tener una armonía, 
un buen relacionamiento, fundamentalmente con la Madre Tierra. 

Referente del Pueblo Avá-Aché, Comunidad Urbana, Central.

Para nosotras Vivir Bien no es tener mucho dinero. Vivir Bien para nosotras 
es estar con nuestra familias, tener buena educación y tener más espacio 
para poder convivir más con unos y otros, no solo en familia, también con los 
amigos. Vivir Bien para nosotras es estar en armonía, practicando siempre 
nuestra cultura, para que no se pierda. Vivir sin que haya discriminación entre 
nosotros, ni de otro lado, porque acá en nuestra comunidad ya hay mucho, 
viene mucha gente y vienen de otras comunidades y los campesinos y así… A 
veces hay mucho conflicto entre ellos y eso no es Vivir Bien. Nosotras queremos 
estar en armonía con todos. No solo con nuestras familias y amistades 
sino con todos. Compartir mucho comunitariamente eso es Vivir Bien, sin 
discriminación en la sociedad. 

Reunión con mujeres jóvenes del Pueblo Avá Guaraní, Canindeyú.

Norman Anderson (1987) en su estudio etnográfico con comunidades avá 
guaraní, señala algunos aspectos interesantes que hacen al Buen Vivir, desde 
la cosmovisión de este pueblo. Dice que los avá se definen como un pueblo 
no pochy, esto quiere decir que no se enojan. Tienen una idea de sí mismos 
relacionada con una calidad del comportamiento, de naturaleza emocional. 
El comportamiento hostil, entre los avá guaraní, es considerado como lo más 
inapropiado de todas las formas de comportamiento. El pochy representa al 
malestar, en oposición al piro’y que tiene que ver con la ausencia del mal, la 
tranquilidad, la serenidad, la paz. 

Entonces, ante una situación de conflicto, lo que se debe hacer es apartarse 
del pochy, por eso es que muchas veces, cuando no se sienten bien, 
optan por llevar sus casas a otro lugar. Para mantener buenas relaciones 
comunitarias y familiares, entre los avá guaraní es fundamental la unidad, 
el diálogo y la empatía. El término tekojekopyty se utiliza para hablar de la 
comprensión y ayuda mutua necesaria para la estabilidad de la comunidad.

El Buen Vivir está íntimamente relacionado a la armonía con la 
naturaleza y con los miembros de la comunidad. Vivir Bien implica 
fundamentalmente Convivir Bien. Se vive bien cuando hay alimento 
suficiente, salud y tranquilidad. El equilibro natural, con los ciclos de 
abundancia y escasez de la tierra, es importante para que no haya 
hambre ni enfermedades. 

Tenemos tierra y es linda, también la cuidamos. Tenemos muchos árboles y los 
cuidamos como si fueran nuestros hijos.

Referente del Pueblo Ayoreo, Boquerón.

En comunidades indígenas del Chaco, las mujeres también mencionan la 
armonía como aspecto clave para vivir bien y en tranquilidad. El Buen Vivir  
se define como ausencia de conflictos interpersonales, respeto y valoración 
del rol que cumple cada uno/a. Al mismo tiempo relacionan el Buen Vivir 
con el trabajo, el compañerismo, la unidad familiar y el buen trato.

En una comunidad si hay problema, ya no se vive bien, si hay pelea, si hay 
violencia, ya no se vive bien. El Buen Vivir en la casa se encuentra, en la 
comunidad se encuentra, es el amor fraterno que se tiene el uno al otro. Eso 
nosotros entendemos como Buen Vivir. Yo soy indígena, soy dama indígena, 
valoro las cosas que hago con la gente, la gente también me valora, la gente 
que lucha conmigo. Me gustaría que se me respete como soy y ser valorada 
como soy, como indígena y como mujer. 

Referente del Pueblo Enxet, Presidente Hayes.

Como mujer quiero que me traten bien, porque las mujeres somos trabajadoras 
y merecemos que nos traten bien. Para mí Vivir Bien es tener trabajo, estar bien 
con el esposo, amar al esposo y trabajar juntos, hacer las cosas bien para él, amar 
y hacer las cosas para él. También para mí Vivir Bien es saber sobre la familia 
y enseñar a los hijos. Siempre enseño a mis hijos que tienen que portarse bien. 
Algunas familias están luchando con sus hijos porque no viven bien. 

Referente del Pueblo Enlhet, Boquerón.

Las mujeres indígenas quieren ser valoradas, respetadas y bien tratadas 
por sus parejas, sus hijos y la comunidad. Las bases para la convivencia 
armónica son el respeto, el diálogo y la solidaridad. Así mismo, ellas esperan 
cuidado y cariño, para sentirse acompañadas y estimadas.

Como mujer yo siempre tengo que pedir respeto, primeramente el respeto, 
después el diálogo. Siempre tiene que haber solidaridad hacia mi persona 
como mujer. 

Referente del Pueblo Guaraní Occidental, Comunidad Urbana, Boquerón.

A nosotros nos decían nuestros abuelos que existe el fundamento de respetar, 
hay que respetar y ayudar, sobre todo a las personas que necesitan o que 
necesitan más que uno. Porque si respetamos y ayudamos, las cosas vendrán 
a nosotros. También así seremos respetados. 

Referente del Pueblo Avá Guaraní, Canindeyú.

Que mi esposo me trate con mucho respeto. Por ejemplo, me tiene que 
considerar como una cosa linda, no es para que me use como objeto o que 
quiera que le sirva, sino que él me tiene que considerar como una persona. Yo 
soy su pareja y muchas cosas tenemos que alcanzar juntos. 

Referente del Pueblo Avá Guaraní, Comunidad Urbana, Central.



       15	                        14	  
Percepciones de mujeres de los 

Pueblos indígenas en el Paraguay
Percepciones de mujeres de los 
Pueblos indígenas en el Paraguay

Este modelo de vida que las personas entrevistadas aspiran, hoy se 
encuentra alejado de las posibilidades de muchas comunidades de pueblos 
indígenas. La situación de extrema pobreza, la enajenación de sus territorios, 
el deterioro medio ambiental, la migración y desplazamientos forzosos, la 
fragmentación sociocultural ante una sociedad nacional que impone su 
lógica y los margina, así como la presencia de la violencia y discriminación 
contra las mujeres, hace que el Buen Vivir no sea una realidad en la mayoría 
de comunidades. Las condiciones de pobreza traen consigo altos índices de 
violencia, sobre todo de la mano de la ingesta de alcohol.

Antes ellos andaban por el monte, no salían de ahí. En el monte había miel, 
pescado, armadillo, acutipay, chancho, carpincho... Y eso había antes, ahora 
ya no hay, tenemos que trabajar asalariadamente únicamente para comer y 
dar de comer a nuestra familia, esa es nuestra realidad.

Referente del Pueblo Avá Guaraní, Canindeyú.

Una Vida Libre de Violencia para las mujeres de los pueblos indígenas 
implica armonía, plenitud, buen relacionamiento, reciprocidad, 
no discriminación y respeto a la Madre Tierra. Todo esto desde un 
enfoque de cuidado y complementariedad entre personas y medio 
ambiente. La forma de construir una vida libre de violencia es a través 
del diálogo intergeneracional, para así garantizar un aprendizaje 
continuo, compartiendo las experiencias de los y las ancianos/as y las 
generaciones nuevas. 

3. ROLES DE GÉNERO
La antropóloga Gloria Scappini menciona en su estudio acerca de las 
relaciones de género y situación de la mujer indígena (2012) que en el caso 
de las sociedades tradicionales, si bien está claro que la mujer se construye 
culturalmente, no se puede afirmar que existe una identidad femenina 
absoluta, sin antes detenerse en la estructura de la sociedad que se observa. 

La autora menciona que la mujer indígena está inserta en ciclos vitales 
diferentes, en un contexto en donde quizás su función no esté valorizada, 
por estar ausente en los planos más explícitos, además porque se ignora el 
sistema de relaciones de fuerza y distribución de ésta en la organización 
social y política. 

Por otro lado, las mujeres mantienen un discurso de reivindicación de su 
rol como base de la familia y garantía de reproducción de ésta. Las mujeres 
siempre sostienen que de ellas depende el bienestar de sus familias. 
Esto no quiere decir que la participación masculina esté ausente de esta 
responsabilidad, lo importante es rescatar la importancia de la representación 
de la propia mujer de su rol garante de la reproducción familiar. 

En las entrevistas realizadas por el Grupo SUNU se pudo observar que en los 
distintos pueblos indígenas existe una fuerte división sexual del trabajo. La 
mujer es la que mayormente se encarga del trabajo del hogar, el cuidado 
de los niños/as, de la chacra y la recolección en el monte de las materias 
primas para elaborar artesanías, ya que la venta de las mismas es una de las 
principales fuentes de ingreso que tienen las mujeres en varias comunidades. 

Pueblo Qom



       17	                        16	  
Percepciones de mujeres de los 

Pueblos indígenas en el Paraguay
Percepciones de mujeres de los 
Pueblos indígenas en el Paraguay

Por su parte, el varón se inserta dentro del mercado de trabajo asalariado 
fundamentalmente en las estancias, se encarga de la caza de animales de monte, 
recolección de miel y la preparación del terreno destinado a la agricultura. 

La mujer es la principal portadora del conocimiento cultural y la encargada 
de transmitirlo oralmente. Algunas de las entrevistadas han hecho hincapié 
en que hoy día enseñan también a sus hijos varones a ayudar en las tareas 
de la casa, actividades que tradicionalmente solo correspondían a las 
mujeres. Estos cambios se dan preferentemente en las familias donde las 
mujeres jefas de hogar ejercen algún rol de liderazgo comunitario y han 
tenido acceso a la información sobre la igualdad de género. 

Resulta llamativa la diferenciación en la formación de los niños para ejercer 
el liderazgo en las comunidades. Algunas de las entrevistadas relataron 
que a los niños se les enseña a ser buenos líderes políticos y espirituales, 
sin embargo ninguna de las entrevistadas mencionó que estas enseñanzas 
fueran también recibidas por las niñas.

3.1. Organización de la vida doméstica y distribución del trabajo por sexo

Tradicionalmente en las sociedades indígenas la mujer se ocupa de la casa, 
los hijos, los nietos y la alimentación, limpia, lava la ropa, busca agua y leña, 
cocina y cuida la chacra. 

Yo en mi casa hago todo lo que tengo que hacer, cuando amanece barro, desayuno 
si tengo que comer, trabajo en mi chacra, en mi huerta y así no más vivo. Tengo 
dos nietos que van a la escuela y ellos me ayudan. Yo no me voy luego a la casa 
ajena, no me voy. Aquí a mi cargo quedan ellos. 

Referente del Pueblo Avá Guaraní, Canindeyú.

Se van también los varones a buscar agua con las esposas, pero las que se 
van más son las mujeres, las que trabajan más son las mujeres, traen agua, 
traen leña, con su hijo en el brazo, lavan ropa, cocinan, muchas cosas hacen 
las mujeres. Los varones si están en la casa, hacen también lo que hacen las 
mujeres. 

Referente del Pueblo Enxet, Presidente Hayes.

En la asignación social de tareas dentro de las parejas constituidas, 
la mujer asume un rol de administración del hogar y de los recursos 
familiares, mientras el hombre es el proveedor de lo que la mujer necesita 
en la casa. Él trae de afuera y ella reparte adentro. A esto ellas le llaman 
complementariedad de roles, al hacer juntos, ayudarse y compartir. 
Además de la pareja, en la comunidad las mujeres también cuentan las 
unas con las otras. Actualmente es común que las madres solteras salgan a 
trabajar y buscar comida, y las abuelas queden a cargo de los nietos. 

La mujer siempre habla con su marido en la casa, le cuenta lo que hace falta en la 
casa, lo que se terminó, eso es para que el hombre vaya a rebuscarse, a buscar. Le 
dice que se acabó la sal, el jabón, etc. O le dice que la plantación de mandioca ya 
es poca, porque es la mujer la que va mayormente a la chacra. El hombre ya sabe 
el tiempo que durará esa plantación y es el hombre el que le dice a la mujer que 
comenzará a carpir la chacra. A la tarde el hombre ya debe traerle de afuera todo 
lo que necesita para la casa, porque la mujer ya le dijo todo lo que necesita. Luego el 
hombre le dice a la mujer que harán tareas conjuntas, entonces juntos hacen tareas 
que la mujer puede también, como carpir y otros, pero lo que la mujer no puede es 
trabajar con el hacha porque es muy pesada, aunque quiera hacer. Además, cuando 
está con su menstruación no puede hacerlo, porque le vendrá mucho si hace tareas 
pesadas. Cuando la casa ya está en malas condiciones, gotea por ejemplo, entonces 
el hombre debe arreglar la casa. Eso ya Dios le asignó al varón. 

Referente Pueblo Paî Tavyterâ, Amambay.

Las señoras lo primero que hacen al levantarse es hacer algo de comer a 
la familia, luego se lava ropa, también se va a la chacra, a carpir, a cultivar, 
ordeña vaca, prepara los alimentos... Eso es de cada día, eso todas las mujeres 
saben hacer. Yo también hago, incluso de enfermera hago, nos ayudamos 
todos. Los varones salen a hacer trabajo afuera, manejar maquinarias 
pesadas, alambrado o trabajan de albañiles. Están también los que quedan en 
la comunidad a cuidar sus animales, hacen piquetes, limpieza, agrandan su 
piquete, limpian la chacra, cultivan, ayudan a las mujeres. 

Referente del Pueblo Guaraní Occidental, Boquerón.

Las mujeres se asumen como las guardianas de la memoria y de la 
identidad, transmisoras de la cultura, cuidadoras y protectoras de la vida. 
Las madres, tías y abuelas son las que más tiempo pasan con los niños y las 
niñas en crecimiento, les hablan en su idioma y les cuentan las leyendas de 
la tradición oral que se transmiten de generación en generación.

En la casa se les enseña que no tienen que perder la cultura, los idiomas 
propios que tenemos, así los niños y las niñas entienden la educación natural, 
que sale de la casa, donde están la mamá y el papá. 

Referente del Pueblo Enxet, Presidente Hayes.

Con el proceso de urbanización, esta división tradicional de los roles no 
cambia demasiado según las entrevistadas. Aunque por lo general, las 
mujeres mantienen sus mismos hábitos, en cuanto a los cuidados del hogar y 
los niños/as, en la ciudad también hacen poreka (pideo o mendicidad) según 
necesidad. Se organizan en grupos de mujeres con sus hijos, para ir a poreka 
en los semáforos, y con lo que juntan van a la despensa para proveerse de 
alimentos. Aunque pueden cambiar algunas de sus rutinas en el contexto 
urbano, ellas no cambian sus roles de cuidado y de transmisión cultural. 

La dependencia económica del dinero, hace que muchos de los 
varones salgan de la comunidad en busca de trabajo asalariado, sin 
regresar durante meses. En este periodo las mujeres cargan con todas 
las tareas comunitarias y del hogar, por lo general se ayudan las unas 
a las otras, de modo a cubrir las necesidades familiares. 



       19	                        18	  
Percepciones de mujeres de los 

Pueblos indígenas en el Paraguay
Percepciones de mujeres de los 
Pueblos indígenas en el Paraguay

La misma cosa que hacemos en nuestra comunidad de origen hacemos en 
la comunidad urbana, si nos levantamos bien temprano hacemos hilo de 
caraguatá, o si no lavamos ropas, y también preparamos desayuno, como café 
por ejemplo, bien temprano, y los hombres buscan leñas cuando no hay o si 
no buscan trabajo (…) Mi marido me ayuda a cuidar de los nietos. Los varones 
y las mujeres buscamos para comer. Yo compro y traigo las cosas. Las mujeres 
somos las que repartimos entre nuestros parientes. 

Referente del Pueblo Ayoreo, Comunidad Urbana Boquerón.

A la mujer se le enseña que ella es un ser tierno, que ella en cualquier 
momento puede descomponerse. Por eso ella tiene que cuidarse y tiene que 
cuidar también a los que están a su alrededor. El papel que lleva la mujer 
es el de cuidadora, protectora de la vida del hogar, de la casa. El hombre 
también sirve para proteger, pero más bien es para que no falte el alimento, 
esas cosas a los hombres se les enseña. Anteriormente se le enseñaba que sea 
un buen agricultor o un buen cazador. Las mujeres dentro de la casa tienen 
que transmitir otra vez lo que ellas saben, eso que se les enseñó y tienen que 
transmitir de nuevo a sus hijos y sus hijos les transmiten a sus nietos.  

Referente del Pueblo Avá-Aché, Comunidad Urbana, Central.

3.2. Pautas de crianza y diferencias entre niños y niñas

Las pautas de crianza son principios que organizan un sistema de 
convivencia, patrones culturales, normas de comportamiento, códigos 
y valores que orientan el proceso de socialización y desarrollo humano 
en una sociedad. Regina Kretschmer (2003) las define como “creencias y 
valores respecto a la crianza están basados en un marco cultural sobre la 
comprensión de lo que un niño o una niña necesita y de lo que se espera 
que llegue a ser”.

En la mayoría de las comunidades indígenas, los bebés están a cargo 
exclusivamente de sus madres, ellas hacen todas sus actividades con el 
bebé como un canguro, sujetado a su cuerpo con un telar. 

El bebé mama cada vez que lo requiere. El amamantamiento por lo general 
se extiende hasta que el niño/a lo desee o hasta que la madre se quede 
nuevamente embarazada. Entre los maká dicen que se debe amamantar 
hasta que los niños comiencen a caminar.

Raquel Rojas (2004) afirma en su investigación con ayoreas, que después 
de haber finalizado el periodo de la prolongada lactancia, la educación y 
los compromisos de criar y educar al niño/a se comparten con el padre, la 
familia extensa y la comunidad. 

Los papás generalmente no se encargan de los niños en la primera infancia, 
además ellos muchas veces no se encuentran en la comunidad, por motivos 
laborales. Pero cuando ya son más grandes, los niños varones acompañan 
a sus padres en sus quehaceres cotidianos o en las changas. Anteriormente 
las familias siempre iban juntas, donde iba el padre iba la madre e iban los 
hijos. Ya sean changas, fiestas o visitas a otras comunidades. Ahora es más 
frecuente que el padre vaya solo a trabajar y las familias se separan. 

En muchos casos, los abuelos/as se encargan del cuidado de sus nietos/as 
mientras los padres van a trabajar. 

Tanto en las comunidades indígenas urbanas como rurales, los niños y 
niñas comparten, se cuidan y acompañan entre sí. Las niñas, por lo general, 
cargan a los más pequeños (que ya gatean o están a punto de caminar). 
Aunque también se puede observar a niños varones como responsables 
de los más pequeños, es más frecuente que las niñas asuman ese rol en 
el grupo. En algunas comunidades se pudo observar que las hermanas 
mayores se hacen responsables de las niñas más pequeñas, de bañarles y 
cuidarles, y los hermanos mayores cuidan de los varones pequeños. 

Los niños y las niñas en las comunidades rurales se juntan y exploran todos 
los alrededores sin ningún inconveniente, tienen la libertad de relacionarse 
y circular, están a la vista de todos y los adultos les indican la forma de 
comportarse solo si es necesario. Están juntos la mayor parte del día, en 
grupos compuestos desde bebés de poco más de nueve meses, hasta 
menores de alrededor de diez años.

En las comunidades urbanas gozan de la misma libertad pero en espacios 
más reducidos, trepan árboles, juegan tuka’e y partido. Generalmente, 
tanto niños como niñas van con sus madres a las calles, a pidear, reciclar 
o vender artesanía. Las niñas tienen además responsabilidades en la casa, 
de ayudar en los trabajos de la madre, cocinar, lavar, limpiar, cuidar de 
sus hermanos menores. Cuando las mujeres también salen a trabajar, los 
varones se ocupan de más cosas en la casa.

Las mujeres entrevistadas reconocen que cada quien tiene su forma y sabe 
la manera de criar a sus hijos, eso se respeta. En los primeros años, la madre 
tiene un vínculo más fuerte y durante todo el periodo de crianza un mayor 
desgaste físico. Preocupa la nueva maternidad de las jóvenes solteras, por 
el desinterés en el cuidado y amamantamiento.

Le criamos en nuestras costumbres y como sabemos. Los indígenas sabemos 
cómo manejarnos, cómo vivir y los paraguayos también se manejan así, saben 
cómo vivir, cómo mantener a su familia, al igual que ustedes, nosotros nos 
manejamos. Y le criamos así, con los alimentos que tenemos, le damos de 
comer mandioca, batata, maíz (…) Y a las criaturas desde antes ya se les criaba 
con mucho sacrificio. De un lado le tenía a mi hija pegada a mí y  del otro lado 
hacía las cosas, lavábamos ropas, cocinábamos y la criatura pegada a nosotras 
amamantándose. Durante nueve meses le tenemos en el vientre a la criatura 
y después de nacer enseguida ya le estamos amamantando. Mucho sufrimos 
las mujeres, sufrimos para poder criar al inocente y no en vano cuando somos 
viejas ya no servimos para nada.

Referente del Pueblo Avá Guaraní, Canindeyú. 

Ahora vemos que las mujeres jóvenes ya no quieren cuidar de sus hijos, no 
quieren dar de amamantar y quieren dar a otros. Eso dijimos, que aunque 
sean madres solteras ellas deben tener, cuidar y amamantar a sus hijos, 
porque en el futuro ellos les cuidarán. 

Referente del Pueblo Paî Tavyterâ, Amambay.



       21	                        20	  
Percepciones de mujeres de los 

Pueblos indígenas en el Paraguay
Percepciones de mujeres de los 
Pueblos indígenas en el Paraguay

El rol de los abuelos es clave, se inculca la importancia del respeto a los mayores, 
como poseedores de la sabiduría ancestral, garantes de la continuidad de la 
cultura y las lenguas. Las entrevistadas destacaron que en sus comunidades 
hay diálogo, aprendizaje y respeto mutuo, se aprende unos de otros, se 
aprende con el ejemplo, se fomenta la cooperación y la ayuda mutua. 

A los niños enseñamos que ellos tienen que escuchar a sus abuelos, que el 
abuelo Chamoi o la abuela, son los que les van a enseñar su camino, para 
que les vaya bien. Tienen que escucharle y eso quiere decir que hablen con 
los abuelos y abuelas, y después con su padre y su madre, y también con sus 
hermanos tienen que hablar, porque cada uno tenemos algo que contar y 
tenemos que enseñar. Si todos dialogamos entonces aprendemos cada cosa 
uno del otro. Nos enseña nuestra abuela, y cuando somos más viejas nuestra 
madre otra vez, y así se va transmitiendo nuestro conocimiento, nuestra 
sabiduría ancestral, eso se queda de generación en generación. 

Referente del Pueblo Avá-Aché, Comunidad Urbana, Central.

Sin embargo, en varias comunidades las abuelas manifiestaron que su rol de 
cuidadoras de los nietos y las nietas se está volviendo cada vez más complicado. 
Alimentar a los niños se dificulta por la situación de pobreza, los cambios en 
los hábitos alimenticios y de consumo, los montes que van desapareciendo y 
eso desequilibra las formas tradicionales de sobrevivencia. Ahora se necesita 
dinero para todo y las abuelas no tienen dinero. 

Tengo una nieta, pero su papá le dejó cuando nació, estoy criando y ya es 
grande, de 7 años y el último de 3 años. Para mí no está bien, para mí no 
está bien cuando los padres y las madres de nuestros nietos les dejan a ellos, 
porque ellos también sufren del hambre. Por eso no está bien criarles a 
nuestros nietos así, pero parece que a sus padres les gusta eso de dejarles a sus 
hijos para que nosotras podamos criarles (…) por ejemplo mi hija crió a su hijo 
y cuando recién caminó me dejó a mí, para que se quede conmigo para criar, y 
después ella se fue por las calles, así piensan las chicas y las jóvenes, cambian 
sus maridos o ellos cambian sus esposas.

Referente del Pueblo Ayoreo, Comunidad Urbana, Boquerón.

Para algunas madres, el aprendizaje de derechos en la escuela trae 
contradicciones con las prácticas culturales tradicionales. Lo que antes era 
percibido como normal, ayudar en la casa y trabajar con la familia, ahora se 
entiende como una forma de violencia hacia niñas y niños.

Por ejemplo, si un niño va a buscar agua, trae desde lejos agua sobre la cabeza, 
eso ahora ya se ve como violencia, porque vos exponés a tu hijo al riesgo, al 
peligro. Dentro de la ley dice eso, pero antes nosotros no lo sentíamos así, 
sino como una transmisión de conocimiento que vos le pasás a tu hijo, una 
transmisión de vida, digámosle. Y desde chica ya ayudás a tu madre y vos con 
ella le atendés a la criatura, crece al lado tuyo, o sea que ya sabés todo cuando 
eres pequeña, la mujer al menos (...) La vez pasada nos fuimos a la comunidad 
y nos contaron que ahora si yo quiero ocupar a mi hijo y le digo “andá traeme 
agua o buscame leña”, me responde que “no”. “¿Por qué?” le pregunto. “No, 
porque eso es violencia”, me dice. O sea, es como enseñamos a las criaturas 
para que sepan sus derechos, hay una contradicción. 

Referente del Pueblo Avá-Aché, Comunidad Urbana, Central.

Aunque para mucha gente no indígena el trabajo de los niños y las niñas 
puede considerarse explotación, para las familias indígenas forma parte 
del sistema de subsistencia o la forma de educación comunitaria. No hay 
criterios de edad, ellos acompañan y trabajan, con su papá o su mamá, sus 
abuelos, hermanos y tíos.

Yo sé arar, yo no me quejo, cada año aro, si hay arado o carpida, con mi esposo y 
mis nietitos, les llevo conmigo, hago pocitos y les doy semilla de sandía, melón, 
para que ellos tiren y vayan aprendiendo a cultivar desde pequeños o sino ellos 
no van a aprender, depende de la familia para que aprendan todo. Si nos vamos 
al corral de la vaca, el más grande acompaña para saber cómo ordeñar la vaca 
o traer la oveja. 

Referente del Pueblo Guaraní Occidental, Boquerón.

La que enseña es la mamá, porque es la que se queda más en la casa. A veces 
el papá sale a buscar trabajo o a hacer trabajos y la que se queda más es la 
mamá. Ella enseña muchas cosas buenas a sus hijos. Los varones en mi pueblo 
no hacen artesanía, sólo las mujeres hacen. Los varones salen a trabajar, a 
rebuscarse trabajo, en la chacra, eso es lo que hacen los hombres del pueblo 
enxet. Desde los 12 a 14 años ya empiezan a hacer trabajos en la chacra, 
cuando tienen tiempo también, cuando salen de la escuela se van ya ayudarle 
a la mamá y al papá que trabajan en la chacra. Pero la mayoría trabaja para 
el consumo de la casa. Las mamás y las hermanas se ayudan dentro de la 
casa, pero no los varones, ellos se van también a trabajar. Las que hacen más 
trabajos son las nenas, que acompañan siempre a la mamá. Cocinan, lavan, 
limpian, se van a la pesca, se van a hacer recolección. Cuando hay recolección 
de frutas silvestres, se van todos, los varones y las mujeres también.

Referente del Pueblo Enxet, Presidente Hayes. 

Las chicas ayudan en la casa, ayudan a su madre. Ellas tienen que aprender 
cómo cocinar, cómo lavar la ropa. Se van a lavar, a traer agua, atienden a sus 
hermanitos más pequeños, esos son sus trabajos. También cocinar, criar a los 
animales, gallinas, chanchos, ese es su trabajo.

 Referente del Pueblo Avá-Aché, Comunidad Urbana, Central.

Algunas personas entrevistadas mencionan el paulatino cambio en la 
crianza y la asignación de roles al interior de las familias, que se presenta 
en contextos urbanos.   

Yo enseño a mis hijos e hijas, ellos tienen sus tareas, hacen la limpieza general, 
los varones en el patio: tirar la basura, recoger, poner donde van a recoger los 
basureros, ver un poco las plantas, regar las plantas y a veces también cuando 
necesito demasiado, ellos tienen que cuidar también la cocina, mis hijos varones, 
tienen que lavar los cubiertos. Y así yo les enseño a los varones también. No a 
las mujeres nomás. Las mujeres sí sabemos que ellas tienen que lavar la ropa, 
planchar, limpiar la casa y atenderle a los chicos y también cocinar en la hora, 
para que coman los chicos también. 

Referente del Pueblo Guaraní Occidental, Comunidad Urbana, Boquerón.



       23	                        22	  
Percepciones de mujeres de los 

Pueblos indígenas en el Paraguay
Percepciones de mujeres de los 
Pueblos indígenas en el Paraguay

El varón con su padre aprende, vamos a decir, como“yvyrayja”. Su padre y su 
abuelo le tienen que enseñar, para que sea buen cazador, buen agricultor, buen 
padre, buen líder espiritual, buen líder político… O sea, eso era antes, pero ahora 
es muy diferente, hay también muchachos que hacen cosas que antes solo las 
mujeres hacían. Las chicas también hacen ahora cosas que solo los hombres 
hacían, ya se ve eso dentro de la comunidad y sobre todo las comunidades más 
urbanizadas, ya no hay tanta diferencia en eso. Antes se veía mal eso, pero ahora 
ya no, más bien se acepta, se adapta la gente al cambio, a la realidad. Antes por 
ejemplo, le querías hacer barrer al varón y no, eso es trabajo de mujer, o le querías 
mandar a lavar los cubiertos, no eso es trabajo de mujer. Pero ahora ya no, ahora 
tranquilamente ellos también lavan los cubiertos, lavan ropa, te ayudan, ya no 
hay ese machismo digamos. Que le cuide a los niños también, porque antes a los 
niños ellos no los cuidaban, solamente las mujeres tenían que hacer eso, pero 
ahora ellos también hacen esa labor. 

Referente del Pueblo Avá-Aché, Comunidad Urbana, Central.

Aunque los roles tradicionales de cuidado del hogar son importantes para 
las mujeres, hoy en día se considera útil que ellas vayan a la escuela, porque 
les permite conseguir trabajo para subsistir y que así la familia pueda salir 
de la pobreza. Anteriormente las madres no querían que las mujeres vayan 
a la escuela porque temían que se embaracen.

Le enseñamos para que sepa cocinar, que sepa barrer bien y que sepa lavar los 
cubiertos. Y después siendo muchachita se va a la escuela a estudiar, porque así 
únicamente la familia va a sobresalir. Ya hay muchos indígenas que sobresalen, 
hay maestros, maestras y somos muchos los ancianos que no asistimos a la 
escuela, por eso yo ni mi nombre no se escribir en un papel, yo no entré en 
la escuela, mi madre no quería mandarme a la escuela por si me quedaba 
embarazada o me escapaba, por esas razones.

Referente del Pueblo Avá Guaraní, Canindeyú.

La mujer sigue siendo la principal encargada del cuidado y las 
enseñanzas dentro de la casa. Cuando la madre debe salir fuera de 
la comunidad, para realizar un trabajo remunerado o participar de 
encuentros, el cuidado de los niños y las niñas recae en las abuelas y 
las tías.

3.3. Complementariedad de roles

Mairin Iwanka Raya (2006) hace referencia al enfoque de complementariedad 
de género, señalando que varios pueblos indígenas comparten esta forma 
de entender las relaciones. Los roles tradicionales de las mujeres son 
valorados y respetados, y la violencia contra las mujeres es considerada 
desviada y aberrante. 

La autora menciona que los territorios indígenas constituyen algunos de 
los últimos lugares inexplorados que quedan en la tierra, precisamente 
gracias al rol tradicional de las mujeres indígenas, quienes han preservado 
culturas, prácticas económicas y cosmovisiones que han protegido los 
recursos naturales y la biodiversidad de la tierra. 

Las tradiciones indígenas identifican a las mujeres con la tierra, y   por lo 
tanto, perciben la degradación de la tierra como una forma de violencia 
contra las mujeres. Esta convicción es más que una ilusión metafórica de la 
madre tierra, está basada en las prácticas culturales y económicas indígenas 
en las cuales las mujeres plasman y protegen la salud y el bienestar de los 
ecosistemas en los cuales viven. 

Por su parte, Lorena Cabnal (2013) manifiesta que existen múltiples 
cosmovisiones en los pueblos originarios, no hay una sola que homogenice la 
vida y las prácticas culturales, sino que hay hilos que conectan esta pluralidad 
como hilos fundantes, entre ellos, sus principios y valores sagrados, es decir, su 
cosmogonía. 

Estos principios y valores se basan, entre otros, en la complementariedad 
y dualidad como dos regentes para procurar el equilibrio entre mujeres y 
hombres y con la naturaleza, para la armonización de la vida. 

En la vía campesina hay una discusión sobre el feminismo popular. Las compañeras 
de Bolivia dicen que ellas creen en la complementariedad entre el hombre y la mujer, 
entonces solemos decir que hay un feminismo que pone a la mujer sobre el varón, 
en oposición al machismo, pero no pasa por ahí, porque hay muchos feminismos. 
El feminismo popular busca la complementariedad de los géneros. 

Referente CONAMURI, Paraguay.

Tenemos que estar unidos, mi esposo y yo. Para mi es importante en un hogar la 
organización. Como encargados de la casa tenemos que ver que nuestra familia 
esté bien, educar a nuestros hijos, cuidarlos si están enfermos. De las cosas de la 
casa me encargo yo, porque muchas veces es la mujer la que sabe mejor de las 
necesidades de la casa. El hombre sale a buscar trabajo y a conseguir las cosas que 
necesita su familia. Cuando los niños van a la escuela, el padre busca las cosas que 
necesitan ellos: la ropa, la merienda y los cuadernos. La madre se queda en casa, a 
cuidar de los niños, si se enferman les busca el remedio. Si la madre no puede con 
todo el trabajo le manda llamar al padre, y él tiene que venir en su ayuda. Es mi 
deseo que los hombres cuiden de sus mujeres, muchas veces el hombre que sale 
a buscar trabajo se olvida de su familia, no se acuerda más de su esposa. Gracias 
a Dios mi esposo no toma bebida ni nada, sale a trabajar y todo el dinero que 
consigue le trae a su familia. 

Referente del Pueblo Angaite, Presidente Hayes.



       25	                        24	  
Percepciones de mujeres de los 

Pueblos indígenas en el Paraguay
Percepciones de mujeres de los 
Pueblos indígenas en el Paraguay

Yo no me quejo de mi esposo, el hace lo que puede y nos ayudamos, no nos 
pegamos y nos amamos, no pensamos del otro que no es capaz, ni nada. 
Siempre hay en casa un poco de mandioca y batata, nunca les falta a nuestros 
hijos de comer. Si no hubo desayuno, vienen a las nueve por ahí y comen algo 
de mandioca, hasta que llegue el almuerzo que se come maíz tostado, y así 
pasan los días y vamos viviendo. 

Referente del Pueblo Angaite, Presidente Hayes.

El hombre cuando había una cacería, traía por ejemplo carne de avestruz, 
ella entonces preparaba la comida, después repartía en la familia. La mujer 
recorta los pedazos y entrega, son mecanismos que se utilizan. Y así da gusto 
trabajar con el marido. Así da gusto trabajar porque él repone las cosas y yo le 
facilito la cuestión, para que se haga en armonía. 

Referente Maka, Central.

Esa es su responsabilidad, o sea como un complemento, una responsabilidad 
compartida. La mujer para eso vino y el hombre para eso vino. 

Referente del Pueblo Avá-Aché, Comunidad Urbana, Central.

El concepto de complementariedad está asociado a la reciprocidad, al 
cuidado de las personas y el medio ambiente, así como a la distribución 
equitativa de los recursos. Sin embargo, en el contraste con la vida 
concreta, algunas de las personas entrevistadas mencionan experiencias 
de abandono por parte de los varones a las mujeres y su familia, así como 
otros desequilibrios con los principios y valores tradicionales, dejando de 
lado esta idea de la complementariedad.

3.4. Participación comunitaria

La participación de las mujeres en espacios comunitarios y en organizaciones 
indígenas de alcance local, regional y nacional, varía según cada pueblo y 
contexto sociocultural. 

Durante el Kuña Guaraní Aty realizado en noviembre de 2011, las mujeres 
manifestaron que «la participación debe practicarse juntos, varones y 
mujeres, en condición de igualdad. En ese sentido, no tenemos miedo para 
manejar nuestros hogares, proteger y defender la vida, la cultura, sin dejar 
de luchar por la inclusión y la participación de las mujeres en todas las 
reivindicaciones comunitarias y étnicas».  

En todas las comunidades visitadas, las mujeres han señalado que participan 
dentro de las instancias netamente comunitarias, como ser las asambleas 
que se realizan con regularidad para tratar temas de organización interna. No 
obstante mencionaron que, muchas de las veces, esta participación no pasa 
de lo nominal, ya que son muy pocas las mujeres que participan activamente 
de estos espacios, por lo que sienten que su participación y sus voces no son 
tenidas en cuenta a la hora de tomar decisiones. Esto ellas entienden como 
una forma de violencia, ser acalladas o no ser reconocidas ni escuchadas. 

La violencia incluye muchas cosas, ya sea de alimentos, de necesidades básicas 
de la casa misma y la participación de las mujeres. 

Círculo de Diálogo Pueblo Qom, Presidente Hayes

Y por lo menos, en palabras éramos violentadas, cuando nadie quiere escuchar 
nuestras voces, nuestra propuesta. En la cara nos decían que no somos nada, 
que no tenemos nada que opinar de nada. Eso nosotras entendemos como 
violencia. Porque esa palabra fuerte que expresa un dirigente golpea dentro de 
nuestro corazón y nuestra mente. Nosotras nunca vamos a olvidar esa violencia. 
Ahora es al revés, en La Herencia por lo menos, las mujeres opinan más, ponen 
más propuestas que los hombres. 

Referente del Pueblo Enxet, Presidente Hayes.

Algunas organizaciones consideran que existen avances importantes en 
cuanto a la participación de las mujeres, tanto dentro de la comunidad como 
fuera de ella, aunque sigue siendo difícil para ellas, fundamentalmente por 
razones asociadas a sus roles en la vida familiar y el cuidado de los hijos.

Nosotras vemos que hay un avance, las mujeres quieren organizarse entre 
mujeres. Por un lado, hay una presión externa de que las mujeres tienen que 
organizarse para recibir ayuda externa, pero eso de alguna manera es una 
medida positiva, así las mujeres pueden encontrarse, discutir y tener posiciones 
propias. Por otro lado, las mujeres se organizan en forma comunitaria también, 
les da cierto poder, porque ellas buscan resolver los problemas de la comunidad 
y no solo el problema personal de cada una, que es lo que pasa con los líderes, a 
veces solo buscan resolver sus problemas personales, de su clan, de su familia. 
Entonces, las mujeres que están teniendo esa experiencia colectiva, las mujeres 
que tienen huerta comunitaria, les ayuda muchísimo el trabajo conjunto, les 
despierta muchísimo, ven su avance en forma colectiva y se valoran mutuamente. 

Referente CONAMURI, Paraguay.

Los cambios que han sufrido las comunidades en la distribución del 
espacio físico, las nuevas viviendas y sistemas de agua familiares, así 
como la introducción de la tecnología simple, de la mano de la llegada 
de la electricidad (celulares, televisión), hace que se reduzcan los espacios 
comunitarios y en contrapartida se prioricen los espacios privados 
familiares. Las mujeres ya no necesitan salir de su casa para buscar agua, ven 
la tele, llaman por celular, hacen su compra de la despensa o del macatero. 
Algunas de las entrevistadas perciben que las actividades tradicionales de 
encuentro comunitario de las mujeres, como la pesca, buscar agua, lavar 
ropa, dejan de ser centrales, de manera que los espacios de comunicación 
entre ellas, la transmisión de información y saberes culturales, se debilitan. 



       27	                        26	  
Percepciones de mujeres de los 

Pueblos indígenas en el Paraguay
Percepciones de mujeres de los 
Pueblos indígenas en el Paraguay

Anteriormente, las mujeres traían agua del río, del tajamar, que queda lejos de 
la casa. Se iban juntas las mujeres, aprovechando para conversar nuevamente 
cerca del río, mientras sacaban el agua. También cambió esa estructura, la 
práctica, porque en cada comunidad y en cada casa ya hay aljibes, si llueve no 
tienen que salir las mujeres, ahí nomás sacan el agua, ya no es más como antes. 
Parece que dificulta nuestra costumbre, porque anteriormente daba gusto, 
levantarse temprano, agarrar el balde, irse al río o al tajamar a buscar agua, ahí 
nos encontrábamos todas y aprovechamos para charlar, chimentar, hablar de 
todas las cosas, ahí se contaba una a la otra qué va hacer hoy, si va rebuscarse 
o si va a pescar o qué van hacer las mujeres. Ahora, eso también nos dificulta, 
ya no tenemos ese espacio de comunicación. Se aprovechaba para hablar, si 
vamos a lavar ropas, vamos juntas, si vamos a buscar pescado, aprovechamos 
mientras, porque a veces nos vamos diez a quince veces para traer el agua. Eso 
también ellas evalúan, no es que no están contentas de tener aljibes dentro de la 
casa, pero evalúan la comunicación principalmente, porque ahora ya no saben 
más dónde se van ese día. 

Referente del Pueblo Enxet, Presidente Hayes.

La participación de las mujeres en la vida comunitaria se ha 
incrementado, aún así se perciben dificultades, desigualdades y 
situaciones de violencia ante este nuevo rol asumido por ellas. La vida 
cotidiana de las familias indígenas ha ido transformándose y con ello 
las relaciones sociales y las prácticas culturales propias.

4. SEXUALIDAD
Durante la investigación hemos constatado la existencia de diversas 
creencias, mitos y prácticas con respecto a la sexualidad. Los ritos de pasaje 
y prácticas que marcan los ciclos vitales de las mujeres están presentes en 
todos los pueblos abordados. Estos ritos se dan  para señalar el paso de la 
niñez a la adultez. En el caso de las mujeres adolescentes, este momento 
está acompañado por el traspaso de conocimiento y acompañamiento 
de las mujeres mayores quienes inician junto a con ellas un proceso de 
aprendizaje en torno al cuidado del cuerpo y la sexualidad. Los ritos entorno 
a la menarca (primera menstruación) son acompañados por instrucciones 
de las mujeres mayores a las más jóvenes. Lo mismo sucede con los varones 
quienes aproximadamente a partir de los 13 años, se inician en la vida adulta.

En la cultura Paî Tavyterâ, realizan la iniciación del Mitapepy como rito de pasaje 
de la niñez a la vida adulta de los varones. Luego de este proceso ritual, las 
mujeres preparan el Kuñangue donde celebran la llegada de los nuevos hombres 
iniciados. Sin embargo las mujeres no cuentan con una fiesta de iniciación, ya 
que ellas ya nacen con el poder de la vida. El proceso de preparación de las 
mujeres no se hace de manera comunitaria como en el caso de los hombres. A 
las niñas cuando tienen su primera menstruación se les corta el pelo bien corto y 
se inicia una etapa llamada Ojekuaku (cuidado del cuerpo) durante este tiempo 
que abarca aproximadamente un año hasta que a la mujer le vuelva a crecer 
el pelo hasta la cintura, las madres y abuelas enseñan las transformaciones del 
cuerpo, su cuidado y la sexualidad. El pelo corto de estas mujeres es entendido 
por todos como una etapa de cuidado donde no está permitido que los hombres 
se acerquen a ellas hasta que la cabellera esté crecida.  

Pueblo Ayoreo



       29	                        28	  
Percepciones de mujeres de los 

Pueblos indígenas en el Paraguay
Percepciones de mujeres de los 
Pueblos indígenas en el Paraguay

En el caso de la cultura ayoreo, el proceso de iniciación de niña a mujer 
está dado por una creciente libertad y exploración sexual por parte de las 
iniciadas. Sin embargo en otros pueblos la iniciación de niña a mujer está 
envuelta por tabúes alimentarios y restricciones en cuanto a las actividades 
cotidianas. 

La figura de los abuelos es importante a la hora de transmitir los 
conocimientos en materia de sexualidad. Así también las abuelas son 
responsables de la enseñanza sobre el cuerpo para las mujeres, el uso de la 
medicina natural para la prevención de los embarazos y de enfermedades. 
Cabe resaltar que la educación formal hoy día tiene un rol importante en 
cuanto a la formación sexual de los jóvenes.

4.1. Relaciones de Pareja, Noviazgo y Casamiento

En general, no existe límite de edad para formar pareja y empezar a tener 
relaciones. El inicio de las relaciones de pareja y de la vida sexual entre las 
mujeres de los pueblos indígenas se da a partir de su primera menstruación, 
que marca el paso de niña a mujer.

Algunos pueden formar su pareja cuando son viejos o algunos muy jóvenes 
pueden formar pareja, en eso ellos tienen un libre consentimiento, ya ellos toman 
esa decisión. 

Referente del Pueblo Avá Guaraní, Comunidad Urbana,  Central.

Cuando dos jóvenes, varón y mujer se gustan, mantienen relaciones y se embaraza 
la mujer, ellos son llevados delante de la autoridad de la comunidad, deben estar 
tanto la madre como el padre de los dos y ahí deciden que hacer. 

Referente del Pueblo Paî Tavyterâ, Amambay.

El noviazgo y sus formas varían según la cultura del pueblo. Se visibiliza 
aquellas que tienen una mayor libertad como en los casos ayoreos y 
situaciones más formales como la de los pueblos guaraníes donde la 
intervención de los padres es mayor.

Por otro lado, cuando las iglesias están presentes en las comunidades 
también tienen su incidencia en las enseñanzas sobre el comportamiento 
que corresponde a las mujeres y los varones.   

Las mujeres consultadas al respecto sostuvieron que estas prácticas hoy se 
encuentran solo en las comunidades más tradicionales debido al contexto 
de cambio sociocultural. En las comunidades urbanas y peri urbanas las 
mujeres mayores nos han comentado que ellas si han pasado por ese 
momento, no obstante las nuevas generaciones no; debido a la influencia 
de otros actores como la escuela en el proceso de socialización, así como 
la marcada influencia de los medios masivos de comunicación a los cuales 
tienen acceso. 

Se hace una diferencia entre lo que es el casamiento legalmente constituido 
por ley civil paraguaya y casamiento por la cultura propia, que se corresponde 
a la unión consentida entre hombre y mujer con el aval de las familias. 

En cuanto a las mujeres ayoreas Raquel Rojas (2004) en su estudio sobre vida 
sexual y reproductiva afirma que en esta cultura las uniones son reconocidas 
en la comunidad conyugal y regularizada según los comportamientos 
consuetudinarios antes que por mandatos religiosos, rituales o por leyes 
tribales. Se trata de una simple declaración de intención, acuerdo de las 
partes y construcción del hábitat en donde guarecerse. 

Yo no me casé en la cultura de los paraguayos, pero sí por nuestra cultura, yo 
digo que me casé, porque hace 25 años ya es que estoy con el padre de mis hijos. 

Referente del Pueblo Avá Guaraní, Comunidad Urbana, Central.

Eso depende de la pareja, cuando eso se da, el hombre tiene que venir a hablar 
conmigo, me dice que le gusta mi hija, se pueden casar después no más, si es que 
de verdad se aman. Si un hombre ama a mi hija, ahí le explico esa unión, que es 
para todo el tiempo, hasta la muerte. Esa unión de hombre y mujer, no es para uno 
o dos años, hasta la muerte les digo, ese es mi compromiso. Porque yo hace ya 22 
años que estoy con mi esposo, hasta el día de hoy (…)  Yo tengo entendido que antes 
se comprometía al futuro marido y si la familia sabía buscar, conseguían a los más 
buenos, los que mejor iban a tener a sus mujeres, los más valientes. Por ejemplo, 
ayudaban a la familia del yerno hasta que este fuera grande y se le iba preparando. 
Eso hoy ya no se hace, ni aquí ni en la campaña. Si no le amabas igual te tenías que ir 
con él, porque los padres le preparaban para que fuera un buen esposo, ahora ya no 
es así, cambió todo, es diferente. 

Círculo de Diálogo, Pueblo Avá Guaraní, Canindeyú.

En cuanto a la infidelidad y la separación existen situaciones diferenciadas 
entre las diversas culturas. Algunas entrevistadas afirmaron que la 
separación no supone mayores conflictos, sin embargo hemos constatado 
que en los casos donde la pareja ha tenido hijos, intervienen las familias de 
ambos para dirimir conflictos. El abandono de hogar por parte del hombre, 
se considera una transgresión a las normas culturalmente apropiadas. 

Si el hombre es infiel con la mujer o la mujer es infiel, entonces ellos se separan y 
quedan tranquilos, ya no tienen ningún compromiso juntos, él se fue con fulano, 
sultano, mengano, una persona soltera nada más. Cuando se separan entonces ya no 
hay desde ese lado algo que se cuestione, pero si están juntos y fulana anda todavía así, 
eso es una preocupación para dialogar verdad, no tiene vergüenza, cómo va a ser así… 

Referente del Pueblo Angaite, Presidente Hayes.

También se dice en mi cultura, a la mujer y al varón, que no deben sentarse en la 
puerta de la casa, porque entonces, en el caso de la mujer, su marido no le respetará 
y así también al varón, su mujer no le respeta. Antes se respetaban mucho.  

Referente del Pueblo Paî Tavyterâ, Amambay.



       31	                        30	  
Percepciones de mujeres de los 

Pueblos indígenas en el Paraguay
Percepciones de mujeres de los 
Pueblos indígenas en el Paraguay

4.2. Embarazo, Autocuidado y Parto

Las mujeres entrevistadas en general hablan sobre el autocuidado, 
se considera que este es un tema más para las mujeres que para los 
varones. En la mayoría de los casos la información se comparte entre 
las mujeres, madres, abuelas y pares generacionales. En muchas 
comunidades ya existe la preocupación por las enfermedades de 
transmisión sexual. El hombre está de acuerdo en que la mujer se 
cuide, a él se le enseña a cuidarse para no enfermarse, a cuidar de su 
familia, pero no se le enseña a no embarazar a las mujeres, eso es algo 
que ellas tienen que saber. 

La enseñanza sobre la sexualidad en las diferentes culturas indígenas 
está bajo la responsabilidad de la madre y la abuela cuando se trata 
de la niña, mientras que los niños son educados en ese ámbito por el 
padre o el abuelo, en algunas culturas también el tío es responsable si 
el padre está ausente. Los padres les enseñan a los varones en especial 
que deben tener cuidado sobre las enfermedades de transmisión 
sexual. 

Las abuelas conversan con las niñas sobre el cuidado de su cuerpo, en 
especial cuando la niña tiene su primera menstruación, conversan con 
ella sobre los cambios de su cuerpo y sus implicancias, luego el control 
queda a cargo de las madres.  Las madres y abuelas enseñan a las niñas 
como deben cuidarse para prevenir el embarazo a partir de la menarca.

Cada cultura es un mundo diferente a ser explorado, es así que para las 
niñas del pueblo enxet durante la menstruación no pueden acudir a 
la chacra ya que tienen sus propias creencias al respecto. En la cultura 
del pueblo paî tavyterâ la llegada de la menstruación conlleva el 
desarrollo de un ritual en el cual las niñas son apartadas y durante un 
tiempo reciben los cuidados y las enseñanzas para la nueva etapa que 
iniciaran. 

En cambio, para las mujeres del pueblo ayoreo, como lo señala Raquel 
Rojas (2012), la llegada de la menarca y el cambio de status de la niñez 
a la pubertad está acompañado de mayores libertades, la libertad 
de acción es una costumbre para las adolescentes en esta sociedad. 
Menciona que ante la posibilidad de ejercer la libertad, de ir solas al 
rio, las jóvenes ayoreas se encuentran dispuestas a reconocer el mundo 
que las rodea. 

Se afirma que en la cultura ayorea, las jóvenes que han recibido 
su menarca amplían sus conocimientos y esto se da a partir de la 
observación, de los consejos, de la tradición oral, se experimenta y se 
aprende de los pares y cada uno de su propia experiencia. Rojas (2004) 
menciona que las jóvenes despliegan un tipo de conocimiento activo y 
participativo, así se da el reconocimiento del propio sexo a través de las 
prácticas de la sexualidad como intercambio lúdico, de forma divertida 
y recurrente. Las adolescentes se juntan e intercambian conocimientos, 
este tiempo es acompañado de relaciones de galanteo y sexualidad 
con los varones ante los ojos de una comunidad de pertenencia que 
ejerce una actitud tolerante hacia estas vivencias de los jóvenes. Para 

las mujeres ayoreas la virginidad no es un valor en su sociedad, y el 
ejercicio lúdico de la sexualidad, es practicado bajo la complicidad de 
las mujeres mayores. 

Las ayoreas jóvenes no reflejan mucho entusiasmo ante el hecho de 
quedar embarazadas, ya que para ellas el embarazo debilita a la mujer. 
Rojas (2004) afirma que los códigos tradicionales tribales, aconsejan a las 
parejas jóvenes no tener hijos muy pronto, aún no estarían preparadas 
para asumir esas funciones. Antiguamente cuando se presentaban 
embarazos en madres muy jóvenes, esta cultura, en su contexto 
nómada, la cual era desarrollada en sus territorios tradicionales en la 
selva, justificaba los abortos, por las características que este sistema 
de vida tenía. 

No se ha encontrado referencias a la virginidad en ninguna de las 
entrevistas realizadas, más bien nos han mencionado la libertad con la 
que asumen las y los jóvenes su sexualidad a partir de la exploración. 

Las mujeres suelen conversar y preguntan a las jóvenes cuando 
quieren empezar a tener hijos. Si quieren cuidarse para no tener hijos, 
les cuentan cómo prevenir el embarazo. Las chicas pueden tratarse con 
remedios naturales anticonceptivos, y otros remedios que favorecen 
la fertilidad cuando deseen quedar embarazadas. Las mujeres 
entrevistadas señalaron que antes era muy diferente la educación 
sexual.

Se le enseña a partir de los siete, ocho a nueve años, que va tener eso, que 
no tiene que tener miedo, que todas las mujeres pueden, por ser mujeres, 
también tener lo mismo. Pero la que lleva el proceso de seguir teniendo 
comunicación con la niña, es la abuela. La abuela le acompaña hasta 
que tenga el control y allí ya queda en la responsabilidad de la mamá. Al 
varón le enseña el padre. Si el abuelo no está, la responsabilidad es del 
padre o del tío. 

Referente del Pueblo Enxet, Presidente Hayes.

La mujer se encargaba de hablarle a la niña de su primera menstruación, 
antiguamente se hacía toda una ceremonia, ya hoy día no. Pero todavía 
las mujeres ancianas siguen hablando a las niñas que cuando tienen la 
menstruación, si tienen una relación sexual, su cuerpo ya está preparado 
y pueden quedar embarazadas. Antiguamente yo veía como las ancianas 
preparaban a la mujer, le daban remedio para que no tenga hijos, hasta 
que ella quiera tener o esté preparada para tener un hijo. Luego se le 
prepara de vuelta un remedio y puede tener hijo. Me comentaron que 
antes se le hacía sentar a las mujeres y ahí le contaban muchas cosas de 
lo que implica ser mujer, porque su menstruación significaba el cambio 
biológico de la mujer, entonces ella tenía que empezar a aprender muchas 
cosas. Yo creo que ahora ya ha cambiado bastante, la cultura antigua, la 
cultura originaria, se ha modificado mucho por la influencia de muchos 
agentes fuera de nuestra propia cultura.

Referente del Consejo Continental de Pueblos Guaraníes.



       33	                        32	  
Percepciones de mujeres de los 

Pueblos indígenas en el Paraguay
Percepciones de mujeres de los 
Pueblos indígenas en el Paraguay

También les enseño a las jóvenes como deben guardarse cuando tienen su 
primera menstruación. Entre los doce y catorce años, cuando reciben la 
menstruación las jóvenes deben permanecer en la casa. Antes las jóvenes 
cuando recibían su primera menstruación eran escondidas en su casa, 
detrás de la puerta, y sus madres le alimentaban con batata, “kaguiyi”, 
bichos del monte, estaban ahí un mes, ahora ya sólo quedan 15 días. 
Se le sentaba y la madre le enseñaba, porque ella iba a ser madre. Le 
enseñaba como tenía que ser con su futuro marido, que ella ya podía 
buscar un marido, porque ya había recibido la menstruación. La madre le 
enseñaba que debía respetar al marido para que también sea respetada, 
pero ahora ya no es así, por eso las mujeres ya no respetan a sus maridos 
y todo cambió. Así también era con los varones cuando se les colocaba 
el tembetá, se les hacia el agujero de los labios, cuando llegaban a cierta 
edad, su madre, su padre, su abuelo, le aconsejaban… y ahora ya no se 
hace eso. 

Referente del Pueblo Paî Tavyterâ, Amambay.

Antes el autocuidado se basaba en el respeto y el deseo de la pareja 
de tener o no hijos, orientados por los conocimientos de los ancianos 
y ancianas. Ahora en la escuela también se enseñan nuevas formas de 
prevención y cuidado.

A la mayor parte de las chicas, su abuela y su madre le enseñan cómo 
tienen que cuidarse. Por ejemplo, la primera menstruación, hay métodos, 
se le pregunta a la chica si quiere tener un hijo o si no quiere, entonces 
ahí ya toma una decisión y ya dice “no quiero tener un hijo” o “yo quiero 
un hijo”. A la que no quiere un hijo ya se le medica, la abuela la medica, 
en la primera menstruación. Entonces esa chica no tiene un hijo, no va 
a poder tener un hijo. Y a los varones, a cualquier muchacho, se le dice 
como tiene que cuidarse, cómo tiene que cuidar su familia. Por ejemplo, 
no hay  una edad establecida para que ella pueda ser madre o él pueda 
ser padre (...) Si quieren formar su familia, si quieren tener sus hijos, traer 
niños, eso ya es su decisión. Pero en cuanto a las enfermedades, nosotros 
no sabíamos antes que existían, porque había ese respeto, una sola pareja 
se tenía y eso nomás. Ahora ya es diferente, ahora ya hay videos que 
muestran, películas que te explican sobre eso, folletos explicativos, a los 
chicos y chicas ya se les enseña todo en la escuela, cómo protegerse para 
no quedar embarazada, para no contraer enfermedades o contagiar a sus 
compañeros o compañeras. 

Referente del Pueblo Avá Guaraní, Comunidad Urbana, Central.

También en el colegio se da, pero igual nosotros hablamos en nuestra 
casa, que eso no es un juego. El sexo es una naturaleza de Dios, pero 
no por eso ellos van a tener ya. Tienen que prevenir muchas cosas, por 
ejemplo, las enfermedades. Nosotras les contamos también sobre los 
peligros. Y a las mujeres nosotras siempre les decimos que ellas deben 
prevenir el embarazo. 

Referente del Pueblo Guarani Occidental, Comunidad Urbana, Boquerón.

La decisión sobre la cantidad de hijos depende también de los nuevos 
contextos y de las posibilidades de los padres para poder educarlos. 

Cuántos hijos se tendrá, en mi casa antes eso no se pensaba, en mi tiempo, 
por eso yo tuve muchos hijos, pero ahora me quedé sola, crecieron todos 
y se fueron. Yo me quedé sola con mis nietos. Pero ahora los jóvenes ya 
hablan entre ellos y deciden cuántos hijos van a poder sostener y cuántos 
van a tener. Antes no había planificación familiar, trataban las parteras 
empíricas con remedios yuyos, ahora ya es diferente, tienen dos, tres o 
cinco y en eso quedan porque ya hay para tratarse. Antes era solo con 
remedios yuyos, se toma en el mate durante la menstruación, para no 
tener más hijos, y para tener hijos hay otro método. Si tienen dos o tres y 
quieren más, entonces ya se les da remedio, hablan con las abuelas, ellas 
saben los secretos y son las que se encargan de eso. Pero ya no tienen que 
tomar otros remedios.

Referente del Pueblo Guaraní Occidental, Boquerón.

Cada vez más, las mujeres quieren usar métodos de planificación 
familiar, combinan los métodos anticonceptivos tradicionales naturales 
y los farmaceúticos, aunque las mujeres mayores desconfían de estos 
últimos, por los efectos colaterales que evidencian.

Hay muchos remedios yuyos, cuando se tiene bebé, durante 40 días 
la mujer tiene que consumir remedios, se tiene que cuidar. Y el varón 
también, consciente se tienen que cuidar. Ahora hay muchos métodos, 
ya se les explica que hay inyectables, que hay pastillas, algunas se ponen 
espiral, hay algunos casos que tienen la ligadura, para no tener más 
hijos. Muchachas y varones saben en qué situaciones usar. Para que no 
se embarace muy rápido su novia, él sabe también cómo se tiene que 
proteger. Ya saben todo ellos, porque ya hay muchos que tienen radio, 
tele, diario, saben leer (...) Si de por ahí se encuentra en la situación, de 
embarazo precoz o embarazo no deseado, no es más porque no sabe, es 
porque quiere nomás o porque fue violada. No es porque no sabía o por 
accidente que quedó en esa situación.

Referente del Pueblo Avá, Comunidad Urbana, Central.

Como indígenas a veces pensamos que los métodos de ahora no son 
saludables,  por eso no me gustan esos inyectables, porque hinchan todo, 
yo le suelo retar a mi hija, le digo por qué no se trata nomás con remedios 
yuyos, que tiene que tener paciencia. Porque después se enferman todo. 
Yo por ejemplo tuve 15 hijos, la mayoría en mi casa y otros en el hospital, 
todos tuve normal y hasta ahora nunca me enfermé, no siento nada. 
Ahora veo que las mujeres se enferman más, que les duele aquí, allá, y 
yo culpo a estos métodos anticonceptivos, no sé si estoy equivocada o no, 
pero pienso que habrá otra manera de cuidarse para no embarazarse.

Referente del Pueblo Guaraní Occidental, Boquerón.



       35	                        34	  
Percepciones de mujeres de los 

Pueblos indígenas en el Paraguay
Percepciones de mujeres de los 
Pueblos indígenas en el Paraguay

La decisión de tener hijos por lo general se toma en pareja, aunque 
en algunos casos se menciona que la mujer es la que decide cuándo y 
cuántos hijos quiere tener, y que sabe cómo cuidarse.

Hablamos entre pareja. Nos ponemos de acuerdo cuando queremos tener 
hijos. 

Referente Ayoreo, Boquerón.

Eso depende de cada pareja, pero generalmente si un hombre no tiene 
un trabajo o algo para hacer, ese hombre siempre decide no tener hijos 
con su pareja. La mujer y el hombre, como pareja, son los que deciden 
tener hijos. Siempre es muy importante el diálogo de pareja. Para que una 
mujer no tenga hijos, el hombre es el que tiene que cuidarse. Cuando yo 
era soltera siempre me cuidaba mucho, tuve pareja estable y hasta ahí, 
cuando nos embarazamos somos felices, como pareja, y los hombres nos 
cuidan mucho para que no sintamos complicaciones en el embarazo.

Referente del Pueblo Ayoreo, Boquerón. 

Como yo veo es que hablan juntos de eso, tienen que hablar juntos. 
Anteriormente la mujer tenía que tener hijos, tener hijos, tener hijos, si o 
si, que para eso vino. Pero ahora ya no, ahora se les consulta a las señoras, 
sin consultar a sus esposos, ellas ya nada más toman medicamentos, se 
medican.El hombre solo acepta porque también se ve la situación de ahora, 
no es posible traer tanta familia, no hay recursos, crecen difícilmente tus 
niños. Pero mucho tiempo atrás, las señoras tenían hijos hasta que no 
podían más, porque se pensaba que para eso luego ellas vinieron, o sea 
que no había una consulta.

Referente del Pueblo Avá, Comunidad Urbana, Central.

La decisión de tener hijos se habla en pareja. Ahí yo veo que en ambos 
lados, tanto el hombre como la mujer, pero la que toma más decisiones es 
la mujer. Si la mujer no quiere tener más hijos, planifica y ya está. Por lo 
menos tenemos nuestra medicina natural, que se conoce todo, las abuelas 
saben y se usa eso, también se usa las medicinas que no son nuestras, 
pero lo que se utiliza más es nuestro remedio natural.

Referente del Pueblo Enxet, Presidente Hayes, Chaco.

En cuanto a la prevención de enfermedades de transmisión sexual, 
se basa principalmente en la información que llega de afuera, a 
partir de las campañas de prevención. Las mujeres asumen que antes 
desconocían estas enfermedades.

Ellos saben cómo se tienen que proteger. Ya saben todo ellos, porque ya 
hay muchos que tienen radio, tele, diario, saben leer. Por medio de eso 
ven, en la tele por ejemplo se ve y en la radio se escucha, entonces ya 
saben todos. Se les habla en el colegio, también en casa hablamos, con la 
promotora hablamos, pero igual a veces cometen errores. 

Referente del Pueblo Avá Guaraní, Comunidad Urbana, Central.

Mi esposo es enfermero y puede enseñar también a los hijos. Cuando ellos 
todavía no estaban casados, él les dijo que no le toquen a otra mujer, para 
que no tengan enfermedad. Así nosotros, entre los dos enseñamos, que 
tienen que portarse bien hasta que se casen. 

Referente del Pueblo Enlhet, Boquerón.

En mi comunidad ya hay muchas mujeres y hombres que tienen sífilis. 
Si no se tratan van a transmitir siempre, eso hablamos con las mujeres, 
decimos que deben cuidarse con condón, que deben exigir a sus parejas 
que usen condón, pero ellas dicen que los hombres no quieren usar y 
que ellas prefieren usar pastillas e inyección. Las mujeres a veces  salen 
fuera de la comunidad y tienen parejas, llevan una vida promiscua y 
ahí se contagian de enfermedades como el SIDA, ya conocemos un caso. 
Los doctores nos dijeron que no se contagia con el beso ni con pasar la 
mano, y que esta enfermedad es incurable, que no tiene cura, que lleva a 
la muerte, entonces en la comunidad hablamos de eso.  Las autoridades y 
los padres aconsejan a sus hijos que deben cuidarse del SIDA, que existe 
gente que pueden contagiar, que no con cualquiera tengan relaciones 
sexuales. 

Referente del Pueblo Paî Tavyterâ, Amambay. 

En las comunidades urbanas, existe una mayor preocupación en torno 
a la vida de la calle, la prostitución y las enfermedades de transmisión 
sexual.

Le dije a mi nieta que tiene 7 años, que cuando sea grande no tiene que 
pensar en la calle porque los paraguayos son malos. Si hablamos a los 
varones, tengo un varón de 14 años, y a él siempre le explico que si vos te 
casás, tenés que tener fuerza, porque trabajar es muy duro, y si una chica 
está enferma te vas a enfermar también, cuando seas grande no andes 
con la chicas que andan por la calle. 

Referente del Pueblo Ayoreo, Comunidad Urbana, Boquerón.

El embarazo es un tema central en la educación indígena, es 
parte de la socialización, el resultado de un proceso de madurez 
y de conformación de las parejas. Pero estos sistemas de cuidado y 
educación van cambiando, la conformación de las parejas se hace de 
forma diferente y existen nuevas expectativas. El embarazo precoz 
en las adolescentes es preocupante. Antes un niño siempre era 
bienvenido. Hoy se percibe como algo problemático si la mujer es muy 
joven y no tiene condiciones para atender a su hijo, porque las abuelas 
quedan como responsables y su situación de pobreza no les permite 
proveer los cuidados necesarios. Las entrevistadas insisten bastante 
en la pérdida de los valores tradicionales en las nuevas generaciones 
como un problema central en la vida familiar y comunitaria.



       37	                        36	  
Percepciones de mujeres de los 

Pueblos indígenas en el Paraguay
Percepciones de mujeres de los 
Pueblos indígenas en el Paraguay

En mi pueblo principalmente me toca en el tema de salud, los talleres y las 
charlas. Suelo hablar con ellos, hablo más con las niñas principalmente, 
sobre la prevención del embarazo a temprana edad. Esa es mi lucha en 
este momento, por lo menos que los niños indígenas tengan ese respeto 
hacia sus padres y sus madres y la gente que vive alrededor.  

Referente del Pueblo Enxet, Boquerón.

Ahora ellas no más ya se crian solas, ya no le escuchan a sus padres, 
algunas niñas no más las que salen bien, ustedes mismos también son 
asi, hay jóvenes que tienen muchos hijos y tienen que irse únicamente a 
trabajar para mantenerles, así no más ya son todas, nosotros que somos 
pobres y tenemos muchos hijos nos es imposible dar de comer a todos, 
que les vas a dar de comer si sos pobre, y por eso es que conviene tener dos 
o tres hijos no más, y yo tengo muchas criaturas que estoy criando, cuatro 
niños y tres niñas, y suficiente ya es. 

Referente del Pueblo Avá Guaraní, Canindeyú.

Si no hay trabajo dentro de la comunidad tienen que salir las mujeres y 
ahí traen hijos, las mujeres que tienen 12 años ya quieren salir, porque ven 
que otras se visten mejor, entonces salen y a veces son violentadas por sus 
propios patrones o los hijos de los patrones, o a ellas mismas ya les gusta. 

Referente del Pueblo Paî Tavyterâ, Amambay.

A las mujeres siempre les decimos que ellas deben prevenir el embarazo. 
Pero veces ellas se descuidan y vienen los hijos, entonces los criamos 
nuevamente nosotros, en el caso que ellas no tengan trabajo, y ellas 
dependen otra vez de nosotros. Porque los varones son irresponsables, 
también a veces no dan sueldo a sus hijos.

Referente del Pueblo Guaraní Occidental, Comunidad Urbana, Boquerón.

Existe un alto índice de abandono de la pareja y de los hijos por parte 
de los varones, pero a veces también las mujeres, cuando son muy 
jóvenes, se desentienden de sus hijos. Algunas mencionan que las 
mujeres embarazadas no son excluidas de la familia ni de la comunidad, 
otras sin embargo, son rechazadas por las madres y deben ir a vivir a la 
casa de la familia política o a trabajar en casa ajena. 

Generalmente de la mujer embarazada abandonada se encargan sus 
padres otra vez, en todo caso dentro de la comunidad siempre hay 
algunos, dentro de su gente, su tía, hermana o madrina, su abuela, que 
siempre atiende de sus hijos y le cuidan a ella también. Porque yo veo entre 
los paraguayos, que si hay una chica que está embarazada y esconde su 
embarazo, es porque se le rechaza a esa chica, le excluyen de cierta forma 
de su entorno, del entorno de la sociedad civil. Entonces las indígenas no 
es por eso que van a tener hijos cada el rato, no es ningún pecado, no es 
para discriminarle a tu prójimo, si no al contrario, se le puede ayudar.

Referente del Pueblo Avá, Comunidad Urbana, Central.

Cuando la embarazada es abandonada, le cuidan sus abuelas, su mamá, 
queda con la familia de la madre, pero tarde o temprano si está el padre, 
se puede acercar.

Referente del Pueblo Guaraní Occidental, Boquerón.

En el caso que la chica se quede embarazada y le deje su pareja, se hacen 
cargo la mayoría de las abuelas y abuelos de las mujeres. A veces llegan 
a un acuerdo  entre ambos, si se va quedar con la mamá, con la abuela o 
con los abuelos de parte del padre. 

Referente del Pueblo Enxet, Presidente Hayes. 

Yo pienso que es un ejemplo para nosotras, para que no tengamos 
temprano hijos, porque si ya vemos que ella tuvo un hijo y se va  a la casa 
ajena y le tratan mal, para nosotras es un ejemplo, para que nosotras 
no tengamos hijos todavía, ni tener pareja. Porque ella ya tuvo hijo y ya 
está en una casa ajena, solo tiene que cuidar a su hijo y encima no se 
casa, solo se va a vivir ahí por su hijo. Se va a la casa ajena para convivir 
nomás, porque su hijo está ahí. Y no es fácil, está un poco difícil, porque 
algunas quieren estudiar de nuevo y ya no pueden, ya no hay posibilidad. 
O sea, hay posibilidad pero ellas ya no pueden aunque quieran, ya no 
pueden dejar a su hijo solo. Vamos a dar solo un ejemplo. Yo soy tu hija y 
me embaracé, tuve un hijo porque no quise abortar. Y vos mi madre, me 
rechazás y me llevás a la casa de la madre del padre. Y vos ya no querés 
saber nada de mí y la señora solo me hace trabajar en el aseo de la casa 
y cuidar a mi hijo. Y no le puedo dejar aunque yo quiera estudiar, no me 
puedo ir porque tengo que limpiar la casa ajena, cuidar a mi hijo. Ya no 
tenés la libertad, ni la posibilidad de irte, aunque te ofrecen otra casa, no 
querés dejar a tu hijo. 

Referente del Pueblo Avá Guaraní, Canindeyú.

Las parteras tradicionales siguen predominando en las comunidades. 
las mujeres se sienten más cómodas siendo acompañadas por mujeres 
conocidas. En las comunidades cercanas a zonas urbanas, ya recurren 
más a los centros de salud y casi no disponen de parteras empíricas. 
En los casos que tienen parteras tradicionales reconocidas y formadas, 
ellas mismas recomiendan, ante embarazos de riesgo, ir al centro de 
salud. 

Ahora si hay las que se van al hospital a operarse para tener su bebe, 
antes nosotras no nos íbamos al hospital, teníamos nuestra partera que 
atendía a nuestros hijos. Yo ninguna vez me fui al hospital, yo tenía acá 
nomás mi hijo. 

Referente del Pueblo Avá Guaraní, Canindeyú.



       39	                        38	  
Percepciones de mujeres de los 

Pueblos indígenas en el Paraguay
Percepciones de mujeres de los 
Pueblos indígenas en el Paraguay

5. FORMAS DE VIOLENCIA
Las entrevistas realizadas demuestran la presencia de violencia doméstica 
en todas las comunidades. Los casos más mencionados tienen que 
ver fundamentalmente con la violencia física y psicológica, esta última 
categorizada por las mujeres como “violencia de palabra”. 

La violencia física, al interior de la familia, y la violencia sexual, ocurren tanto 
dentro de las comunidades como fuera de ellas. El abandono de hogar, por 
parte de los hombres, es también considerado una forma de violencia contra 
la mujer y contra los niños/as. 

Tal como lo señala el FIMI (2006) la violencia doméstica contra las mujeres 
ocurre en cada uno de los países del mundo y en todos los sectores sociales. 
También se sabe que la violencia doméstica comienza a difundirse cuando 
las comunidades, familias y parejas son sujetos a la pobreza, los conflictos 
armados o revueltas sociales, en particular de los tipos que trastornan los 
roles de género convencionales. La correlación entre la violencia doméstica 
y otras violaciones de derechos humanos ponen a las Mujeres Indígenas en 
mayor riesgo de golpizas, violaciones sexuales y otras formas de violencia 
perpetradas por sus parejas varones y los miembros de la familia.

De lo siguiente se desprende que la violencia intracomunitaria está contenida 
por el tipo descripto en el párrafo anterior. En cuanto al ámbito en donde se 
desarrolla las mujeres relatan que se presenta tanto a nivel familiar, a nivel 
comunitario como fuera de las comunidades.

Pueblo Paî Tavyterâ

Solamente no lavar la cabeza, eso es lo que nosotras en nuestra cultura 
tenemos y cuando dan a luz, ellas deben recogerse durante cuarenta 
días. Pueden darse un baño o ducharse, pero sin mojar sus cabezas (...) 
Las propias mujeres ya no se cuidan como en tiempos pasados.  Algunas 
todavía se recogen apropiadamente, aquellas cuyas madres todavía viven, 
por ejemplo, las ancianas que todavía viven, ellas sí cuidan todavía de 
sus nietas, de sus hijas mujeres, pero las que tienen madres jóvenes por 
ejemplo, no se cuidan más así. 

Referente Guaraní Occidental, Comunidad Urbana, Boquerón.



       41	                        40	  
Percepciones de mujeres de los 

Pueblos indígenas en el Paraguay
Percepciones de mujeres de los 
Pueblos indígenas en el Paraguay

La violencia sexual, para las mujeres entrevistadas, está relacionada más 
bien con lo extracomunitario, o sea, cuando las mujeres van a las estancias 
o las ciudades en busca de trabajo, siendo víctimas de sus propios patrones 
o de otros hombres no indígenas. Sin embargo, hemos registrado varios 
casos de violencia sexual hacia mujeres jóvenes dentro del contexto 
comunitario.

Las entrevistadas que pertenecen a comunidades urbanas y periurbanas 
recalcaron la existencia de violencia en los puestos de trabajos. Se 
registró además la existencia de trata de personas, fundamentalmente en 
comunidades de zonas fronterizas.

Las mujeres indican en sus testimonios que ellas entienden por violencia 
no solo las agresiones intrafamiliares, sino también las condiciones de 
pobreza y necesidad que les afecta a ellas y sus hijos, la discriminación, la 
exclusión, la ausencia de derechos y de políticas públicas que les garanticen 
una vida digna. Ellas creen que cuando no hay tranquilidad ni armonía, hay 
conflictos comunitarios que desenbocan en violencia.

Violencia sería el TEKOASY, significa no estar en paz, por algo creado 
externamente. Sería la desarmonización, a partir de la violencia contigo misma. 
Si uno sufre muchas violencias, siempre la persona no está tranquila consigo 
misma, aunque no reacciona, sabe y es conciente de que está pasando mal, o sea 
que no es justo lo que está pasando. ¿Por qué me pasa esto? ¿Porque soy mujer o 
porque soy pobre o porque soy indígena? Esas preguntas siempre están. 

Referente del Consejo Continental Guaraní.

La violencia es una palabra nueva, hay muchas palabras nuevas. Por ejemplo, 
esta violencia, eso en nuestra cultura, en nuestra comunidad, no sabemos qué 
significa, no hay algo que signifique la palabra. O sea, buscamos una forma 
de decir, hablamos de sufrimiento, ROHASA´ASY decimos o que pasamos 
difícilmente (penosamente, miserablemente), vivir mal, sufrir. 

Referente del Pueblo Avá Guaraní, Comunidad Urbana, Central.

Violencia es ENLAMALCHE. La violencia es una palabra técnica que a veces 
dificulta y es difícil entender para las mujeres, pero por lo menos yo digo así, 
enlamalche, eso las mujeres entienden directamente y cómo se tiene que 
eliminar o parar ese enlamalche. No es bueno, enlamalche no es bueno. La 
violencia no es buena para las mujeres indígenas. 

Referente del Pueblo Enxet, Boquerón.

Y esa violencia nosotras sentimos, en distintas partes sentimos, seguramente que 
ya somos un poco más despiertas, por eso ya reconocemos la violencia en cuanto 
a la discriminación. 

Referente del Pueblo Avá Guaraní, Comunidad Urbana, Central.

La violencia incluye muchas cosas, ya sea de alimentos, de necesidades básicas de 
la casa misma y la participación de las mujeres. 

Circulo de Diálogo Pueblo Qom, Presidente Hayes.

Por violencia entendemos dos cosas, como mujeres indígenas del pueblo Enxet, 
es la pelea entre parejas o la pelea entre familiares, entre la mamá y la pareja, y la 
violencia que sucede en una reunión, cuando se le falta el respeto a las mujeres. 

Referente del Pueblo Enxet, Presidente Hayes.

Desde las organizaciones se asume que el tema de violencia es algo nuevo 
en las comunidades indígenas, por lo cual es un tema todavía difícil de 
hablar abiertamente, pero que surge cuando se profundiza en el tema. En 
estas circunstancias es cuando se hace evidente la multidemensionalidad 
de las violencias que sufren las mujeres.

En algunos espacios las compañeras no hablan de violencia, suelen decir incluso 
que no hay violencia, «entre nosotros no hay violencia». Pero después cuando 
se va profundizando la relación, la confianza, el relacionamiento mutuo, allí 
comienzan a abrirse, también cuando se va definiendo lo que es violencia. Uno 
define la violencia como un acto de uso de fuerza, pero no necesariamente la 
fuerza física, sino a veces el propio amedrentamiento, la cuestión de tratarte 
mal, el tema de no darte recurso económico para ir a una reunión, o sea, son 
las diferentes formas de expresar la violencia. Cuando una va explicando de a 
poquito lo que es la violencia, ahí empiezan a decir «lo que yo estoy pasando o lo 
que fulana pasa es violencia». Hay una diversidad de casos y a veces son terribles, 
porque nosotras desde el mundo campesino sabemos muchas violencias físicas, 
sicológicas, que son terribles, pero pensamos que eso no se da en las comunidades 
indígenas, porque en la vida comunitaria hay mucho más de relación armónica.

Sin embargo, lo que percibimos de los casos que cuentan las compañeras, hay una 
influencia cultural de los aspectos negativos en la cultura indígena y se expresa, 
por ejemplo, cuando los hombres indígenas vienen a la casa después de una 
jornada de trabajo en la estancia, vienen borrachos y le pegan a sus compañeras. 
Es una violencia física y dolorosa. También cuando por una cuestión de supuesta 
religiosidad las mujeres no pueden tener control sobre su cuerpo y deben aceptar 
todos los embarazos que vienen, que no pueden hacer control de natalidad. 
Entonces ahí vemos que hay otro tipo de violencia sexual o el derecho a decidir 
sobre su cuerpo, o por ejemplo las violaciones sexuales de jóvenes niñas, que no 
por gusto están en la prostitución, en algunos casos es consecuencia de haber 
sido violadas a muy temprana edad. 

Referente de CONAMURI, Paraguay.



       43	                        42	  
Percepciones de mujeres de los 

Pueblos indígenas en el Paraguay
Percepciones de mujeres de los 
Pueblos indígenas en el Paraguay

Están las violencias intrafamiliares y extra familiares, las de la sociedad y el 
Estado. Si vamos por la familia, a mí me preocupa mucho. Por ejemplo, cuando la 
niña tiene más responsabilidades de la casa con su madre y puede asistir menos 
a la escuela que el hombre, eso se ve todavía hasta ahora, ya sea indígena o no 
indígena. Hay muchas violencias contra las niñas todavía, o sea, que los padres 
siguen pegando mucho a las niñas y a los niños también. En la sociedad todavía 
hay machismo, es muy fuerte la violencia, el poseer a la mujer en actos sexuales, 
de manera no voluntaria, ocurre frecuentemente con niñas, incluso esas actitudes 
de falta de respeto, porque es mujer o porque es indígena. Eso también es una 
cuestión, cuando una es indígena, doblemente sufre la violencia, por ser indígena 
y por ser pobre. Porque si uno tuviera plata, cambiaría su situación en algo, pero 
cuando se es pobre, indígena y mujer, triple es la violencia.

Referente del Consejo Continental de Pueblos Guaraníes, Paraguay.

Los nuevos ritmos de vida impuestos por la sociedad de consumo, 
producto del sistema capitalista, han tenido efectos negativos directos 
sobre la vida de las comunidades y más directamente sobre las mujeres. 
Los hombres han sido empujados a salir de las comunidades en busca de 
trabajos remunerados, delegando a  las mujeres las responsabilidades que 
en otros tiempos eran propias de los varones. Esta nueva realidad ellas la 
asumen como un modo de violencia hacia ellas.   

Si pensamos que hoy en día en vez de que los hombres salgan a carpir, nosotras 
salimos a carpir, esa ya es una forma de maltrato. Hacer el trabajo que los hombres 
normalmente hacen, esa es una forma de maltrato. 

Referentes del Pueblo Avá Guaraní, Canindeyú.

En algunos contextos donde la violencia se fue normalizando, las madres 
enseñan a sus hijas desde temprana edad a lidiar con el maltrato, que por el 
solo hecho de ser mujeres van a estar expuestas a la violencia de sus parejas, 
a los varones intentan transmitirles valores de respeto hacia sus parejas.

Tengo 10 mujeres y 5 varones. Hay diferencias, yo les enseño primero a las mujeres 
que deben dar respeto a la familia, y si salen afuera cuando sean grande, van a 
tener que casarse (...) Yo les digo a mis hijos, el día que tu papá quiera maltratarme, 
yo no voy a discutir, no soy esa clase de gente, le voy a decir que lleve su bolsón y se 
vaya, y luego le voy a recibir con mil gustos. Si yo me voy, me voy a ir para siempre, 
nunca más para volver. Tengo otra hija que esta concubinada pero ya tiene hijos 
todos grandes, 18, 17, casi ya 20, siempre vive con maltrato, hace poco le dije vamos 
a casa y me dijo que sí, pero luego le perdonó de vuelta. Tengo otra que rápido 
decidió dejarle a su  pareja, porque si te quedás ellos piensan que te gusta y dicen 
«ha de volver de vuelta». Y a los varones lo mismo, yo solo tengo cinco varones y la 
mayoría ya tienen hijos, les aconsejo que no deben maltratar a sus esposas, que 
deben ayudar, aunque sea pasarles agua, poner la lavarropa, ayudarles dentro de 
los quehaceres de la casa. 

Referente del  Pueblo Guaraní Occidental, Boquerón.

5.1. Violencia estructural y atropello cultural

Las mujeres tienen una conceptualización de violencia muy amplia, les 
preocupa todo lo que tiene que ver con la pobreza y la exclusión social, 
el daño ambiental, la falta de educación, trabajo y de alimentos, así como 
con la forma en que se interviene en las comunidades, sin respeto hacia las 
culturas propias.

El tema de la violencia estructural es un tema que viven hombres y mujeres, pero mucho 
más las mujeres, porque la cuestión de la pobreza es más visible en las mujeres, debido 
a la falta de atención, de oportunidades de superación, no en términos occidentales, 
sino en el propio término de su cultura. Entendemos desarrollo o bienestar en términos 
de la cultura paraguaya, de tener una linda casa, tener un empleo, comodidades, pero 
no pasa por ahí para ellos, sino pasa por sentirse bien ahí donde están, tranquilos, no 
tener la preocupación de que mañana te van a echar, de que ya no vas a tener el bosque 
para ir a cazar, recoger frutas, de que ya no vas a tener más la miel. Entonces el trabajo, 
que entendemos nosotros, que produce plata desestructura muchísimo también todas 
las relaciones en sus culturas. 

Después están las familias en situación de calle que pasan todo tipo de vejámenes, 
maltratos, desprecio, el no ser reconocidas como personas, esto afecta a la dignidad 
de la persona, saca toda perspectiva de futuro. Porque aquí en Paraguay se suele 
hablar de que los pueblos indígenas no tienen perspectiva de futuro. Sin embargo, 
los pueblos indígenas son los que nos han enseñado a cuidar el futuro, esto 
nosotras aprendimos en CONAMURI de las compañeras, la relación armónica con 
la naturaleza en el futuro puede descomponerse y esto debemos prevenir. No es 
el sentido nuestro de ahorro, el futuro de ellos no pasa por el ahorro económico, 
sino por el ahorro del cuidado de la naturaleza, de su medio y de su forma de 
vivir también, pero esto solo puede mantenerse de modo comunitario, cuando se 
disgrega la comunidad eso se pierde y también es una violencia hacia las mujeres 
porque ya no tienen la garantía de la comunidad. 

Referente CONAMURI, Asunción.

La violencia estructural afecta no solo al ser físico individual, sino también, 
y de manera muy importante, a su ser espiritual y colectivo. En este sentido, 
es importante considerar el rol de las mujeres en la vida comunitaria, el 
lugar que se les asigna a las mujeres como reproductoras de la vida, la 
cultura y los saberes ancestrales. 

Sufrimos muchos tipos de violencia, primero, no tenemos tierra en la que podamos 
plantar con nuestras familias, otro tipo de violencia son las necesidades por las 
que pasamos y eso nos lleva a la calle y ahí sucede cualquier cosa, recibimos 
agresión de todo tipo, algunos nos retan y nos insultan, nos dicen que este no 
es el lugar de los indígenas, con eso ya nos dicen muchas cosas, y con eso ya 
entendemos la violencia de parte de ellos.

Círculo de Diálogo Pueblo Avá Guaraní, Canindeyú.



       45	                        44	  
Percepciones de mujeres de los 

Pueblos indígenas en el Paraguay
Percepciones de mujeres de los 
Pueblos indígenas en el Paraguay

Violencia es cuando agreden a su cuerpo, a su espíritu, también cuando se vende 
los árboles, se envenenan los arroyos, cuando las personas tiran veneno en el 
arroyo y los niños están tomando agua y les contamina, pero ahora ya decimos 
que debemos cocinar el agua, ya que no sabemos que echan en el agua, ahora 
muchos quieren traer a tirar basura y ya dijimos que no queremos eso. 

Referente del Pueblo Paî Tavyterâ,Amambay.

En nuestro idioma las mujeres siempre preguntan ¿qué vamos hacer en nuestra 
familia para que vivamos bien? Queremos que vivamos bien, pero en la realidad 
no es así. Siempre luchamos pero siempre falta algo en la casa. Por ejemplo, esta 
lluvia que vino. Comenzamos a luchar y muchos no tienen cama y duermen en 
el piso y el agua comenzó a entrar y estamos en esta situación. Las mujeres del 
Chaco están preocupadas por esta lluvia, muchas mujeres, ancianos, ancianas se 
mojan todo, no tienen cama, ni casa. Esa es nuestra preocupación. 

Círculo de Diálogo, Pueblo Enhlet, Boquerón.

Las mujeres entrevistadas han expresado que la perdida de sus montes, 
la masiva deforestación de sus territorios, la contaminación de sus 
recursos hídricos con agrotóxicos, tienen un impacto muy negativo en sus 
vidas. Consideran que el cambio climático, la sequía y las inundaciones 
provocadas por la alteración del medio ambiente, les afecta de modo más 
directo a los pueblos indígenas.

Se tiene el arroyo, pero más o menos contaminado ya, porque hay muchas fábricas 
y también sojales. Así, cuando se riega y se rocía la soja, y llueve, ya va todo al 
arroyo el veneno. Entonces hay criaturas que su piel se descompone, incluso hay 
quienes tienen cáncer. De a poco ese veneno va, su consecuencia están sintiendo 
los demás ahora, señoras embarazadas ya no son sanas, así medicándose nomás 
no nacen bien sus hijos, y ya es difícil la salud de su hijo en su comunidad, tiene 
que ir al hospital. Seguramente esos alimentos que consumimos ahora ya no son 
buenos, no son saludables. 

Referente del Pueblo  Avá Guaraní, Comunidad Urbana, Central.

Nosotras vemos en cuanto al medio ambiente, que los montes son los que traen 
el agua y tantas veces se deforestan los bosques, es por eso que se dice que ya no 
vienen las lluvias. Los árboles tienen vida también, entonces ellos son derribados 
y no viene más la lluvia. Por eso es que no hay más quienes siembren los cultivos, 
porque solamente si llueve hay plantas y hay alimentos. 

Referente del Pueblo Guaraní Occidental, Comunidad Urbana, Boquerón.

No estamos de acuerdo con la deforestación que existe en la comunidad, 
hace cuestión de cinco años. Pero gracias a dios y la lucha de las mujeres, ya 
paró. Porque eso dificulta mucho la recolección de las frutas silvestres, que se 
encuentran dentro del bosque, la autonomía alimentaria. Las mujeres estiman 
mucho el bosque y la dificultad más grande que sufrimos es la falta de agua. Esa 
es la lucha que tenemos hasta el momento, cuando llega la época de la sequía ya 
empezamos a entristecer, porque la falta de agua dificulta muchas cosas. 

Referente del Pueblo Enxet, Presidente Hayes.

Si el bosque ya no existe, entonces ya no somos gente, porque el bosque antes 
era nuestro supermercado, porque ahí hay todo. Todo el año hay de todo. Si una 
fruta se termina, hay de nuevo otra, y así se va juntando. Ahora en los bosques 
ya no hay más comida, por eso nos sentimos mal, por la naturaleza. Cuando 
había muchos bosques, había de todo, no pasábamos sufrimiento, a la hora que 
queríamos comer, comíamos. Había carne y frutas, no faltaba nada. La juventud 
ya siente eso, porque la parte de naturaleza ya no hay como antes, entonces ya se 
tiene que esforzar de otra manera para sobrevivir, para conseguir apoyo, porque 
si no estudian estos jóvenes ya van a estar atrasados. Cambia mucho, es diferente 
a antes, estas cosas mecanizadas no nos conviene a nosotros, nos viene mal a 
nosotros, los extranjeros traen el veneno, que directamente no nos mata, pero 
poco a poco nos va matando. La chacra por ejemplo, poco también sale, porque 
los menonitas usan venenos «matatodo», eso lleva el viento y agarra todo, ese es 
un problema grande de nuestra parte. 

Círculo de Diálogo Pueblo Mbyá Guaraní, Caaguazú.

Ahora estamos bien por la lluvia grande que vino la vez pasada, pero el año pasado 
luchamos tanto, no teníamos agua, solo agua salada, tomamos agua que tenía 
color de chocolate que viene del tajamar. La gente se enfermaba, tenían diarrea, 
vómito, dolor de panza… Pero ahora ya estamos mejor, porque los aljibes están 
llenos. Siempre cosechamos, plantamos batata, zapallo, maíz, mandioca, sésamo 
y siempre tenemos el apoyo de la ASCIM, pero no es suficiente (...) Tenemos tierra, 
pero se compró otra tierra, no sé cuántas hectáreas, para que los jóvenes puedan 
mudarse allá. Porque ahora está lleno acá de gente, no hay más espacio. No es 
suficiente. En este lugar hay 14 comunidades. 

Referente del Pueblo Enlhet, Boquerón.

Siempre las mujeres son las que se quejan cuando falta agua, porque somos las 
que acarreamos, somos las que sabemos lo que falta dentro de la casa, si falta 
alimento, mañana que vamos a preparar, de donde vamos a sacar, si no hay agua 
no tenemos para hacer crecer las plantas y los animales, se muere todo. 

Referente del Pueblo Guaraní Occidental, Boquerón.

El tema de la tierra es otro de los conflictos que generan violencia en la vida de 
las mujeres indígenas. Por un lado está la carencia de títulos de propiedad, que 
genera mucha incertidumbre. Por otro lado, la falta de suficiente tierra para su 
modo de vida. En algunas comunidades existe una superpoblación y esto trae 
nuevos problemas. Esta no es nuestra tierra, esta es la tierra de los menonitas, 
porque nosotros no tenemos los títulos. Solamente las cosas nos pertenecen, pero 
la tierra no... y eso nos preocupa. 

Referente del Pueblo Guaraní Occidental,  Boquerón.

La pérdida de la soberanía alimentaria es otra de las dimensiones estructurales 
de la violencia, las mujeres hacen mucha mención al sufrimiento que les trae 
la carencia de alimentos para la subsistencia de sus hijos e hijas. El despojo 
de sus recursos naturales, la perdida de sus saberes sobre los modos de 
cultivos y la producción de sus propios alimentos, las vuelve dependientes 
de las ayudas externas y del dinero. Esta situación las ubica en la extrema 
pobreza, y la carencia de alimentos eleva la desnutrición familiar.



       47	                        46	  
Percepciones de mujeres de los 

Pueblos indígenas en el Paraguay
Percepciones de mujeres de los 
Pueblos indígenas en el Paraguay

Lo que nos hace sufrir, es cuando miramos a nuestros hijos y no hay para darles de 
comer. La necesidad es lo que nos hace sufrir, a veces nos levantamos temprano y no 
hay nada que darles de comer, a veces vemos como sufre una mujer embarazada, 
muchas veces la mujer después de parir no tiene nada que comer o cuando nace 
una criatura, su madre no tiene con que taparle, ni ningún remedio, por suerte 
nosotros tenemos también el remedio yuyo y ese es nuestro doctor. 

Referente del Pueblo Angaité, Presidente Hayes.

Nos quedamos sufriendo con las criaturas, hay que alimentarlos, vestirlos 
y mandarlos a la escuela ¿y dónde piensan que vamos a conseguir para todo 
eso? Únicamente trabajando y haciendo artesanía, así buscamos el sostén para 
nosotros y para nuestros hijos. Yo ya no tengo hijos que criar, pero tengo muchos 
nietos, tengo muchos hijos que ya están casados y otros que no están casados, hay 
algunos que sufren con sus hijos, entre mis hijos. 

Hay demasiada pobreza, somos muy pobres y se sufre mucho. Ahí es que sufre 
mucho la mujer, muchos se casan y después dejan a su familia, no quieren 
trabajar en llevarse mejor y se van. Les pegan, se enojan y se van, y ahí se quedan 
las criaturas, los niños son los que más sufren. Como contaba una señora, hoy 
en día se ve ya antes del amanecer a muchos niños en las calles de Curuguaty, 
vendiendo escobas, mandioca, poroto, y no sabemos qué pasan esos niños por 
las calles. 

Círculo de Diálogo, Pueblo Avá Guaraní, Asunción.

La falta de trabajo y de posibilidades para acceder al derecho a la educación, 
hace que muchas mujeres indígenas no puedan superar las dificultades y 
la pobreza, y alimentan el círculo de violencia. 

Para mí es violencia también el derecho a la educación, hay comunidades que 
no tienen escuelas, entonces no tener ese derecho también es violencia, porque 
no me permite desarrollarme como persona, como humano, entonces eso es una 
violencia, una violencia estructural vamos a decir, pero es una violencia que no se 
toma como violencia. No se ve como violencia, pero si uno analiza es una violencia. 

Referente del Consejo Continetal de Pueblos  Guaraníes, Paraguay.

Hay muchas cosas que influyen para la violencia, por ejemplo, si el esposo no 
tiene trabajo, si la esposa no tiene trabajo y si hay necesidades en la familia… ese 
es un camino seguro para la pelea y ante eso es que necesitamos que nuestros 
esposos tengan un empleo y nosotras también. 

Círculo de Dialogo Pueblo Avá Guarani, Comunidad Fortuna, Canindeyú.

Y para mí que las mujeres pasamos muchos tipos de violencia, la primera es que 
estamos aquí sin nuestra tierra y aparte de eso, los niños sufren de violencia en el 
colegio, entre amigos, algunos les dicen cachike y les insultan, esa es una forma 
de violencia que yo conozco. También cuando los niños están en las calles sufren 
violencia, por ejemplo a veces nos sentamos a descansar en la vereda de alguna 
casa y sale el dueño a retarnos, eso es también violencia, hasta ahora no hay una 
ley que respete al indígena. 

Círculo de Diálogo, Pueblo Avá Guaraní, Asunción.

La espiritualidad se concibe como un todo, está relacionada a la salud, la 
educación y la armonía de la vida comunitaria. En las distintas comunidades 
chaqueñas hoy en día se perciben muchas tensiones entre las prácticas 
espirituales tradicionales y las propuestas por las iglesias cristianas, 
evangélicas y católicas. En algunas comunidades es muy valorada la 
existencia del chamán, mientras que en otras están prohibidas las prácticas 
tradicionales por considerarlas la fuente del mal, según interpretaciones 
hechas por los pastores que instalan el miedo y rechazo hacia las creencias 
propias. Las iglesias intentan construir nuevas normas y valores, generando 
conflictos intrapersonales e identitarios, así como divisiones comunitarias.

Por suerte tenemos todavía chamanes. Si yo veo que no voy a poder solucionar 
una enfermedad que no conozco, yo le hablo al chamán para que vea qué es lo 
que tiene, a veces ellos también curan enfermedades.  

 Referente del Pueblo Enxet, Presidente Hayes.

Acá en nuestra comunidad se prohíbe que se practique el chamanismo, 
porque nuestros chamanes ya murieron todos, y algunos jóvenes no quieren 
entender, no se les permite. Nuestro pastor dice que ahora ya entra la palabra 
de Dios, y no tenemos que hacer esto... La semana pasada se enfermó una 
señora, uno dijo que parece que esa enfermedad viene de chaman, ellos dicen 
que un espíritu enemigo entró en ella. Le pidieron a algunos pastores que 
oraran por ella, fue curada y ahora ya se encuentra en su casa.

Referente del Pueblo Enlhet, Boquerón.

A pesar de la lucha de las mujeres y de los pueblos indígenas para 
preservar sus tradiciones y su cultura, la irrupción de los procesos 
evangelizadores, la negación de sus lenguas y sus expresiones 
simbólicas, así como la ruptura con sus modelos productivos y 
económicos, debilitan las prácticas tradicionales que le dan sentido e 
identidad.  



       49	                        48	  
Percepciones de mujeres de los 

Pueblos indígenas en el Paraguay
Percepciones de mujeres de los 
Pueblos indígenas en el Paraguay

Nosotras tenemos nuestra propia vivencia, nuestra costumbre, nuestra 
vestimenta. A veces cuando salimos afuera tenemos que ponernos otra 
camiseta. Pero dentro de la comunidad tenemos nuestra propia vestimenta, 
esto va en contra de las mujeres que salen más. Porque hay iglesias que dicen 
que las mujeres no tienen que usar aro, que no tiene que usar pantalón, que no 
tienen que usar pintura, que no tienen que usar artesanía. Y en nuestro pueblo 
la mayoría usa más artesanía, porque hacen luego y es difícil que la iglesia le 
diga a las mujeres que no usen más, que no tenemos que ponernos esa clase 
de vestido, esa clase de pollera y que tenemos que usar lo que ellos quieren, lo 
que dice la iglesia, pero eso va totalmente en contra de nuestras costumbres y 
nuestra cultura. Usar artesanía... es nuestro. 

Referente del Pueblo Enxet, Presidente Hayes.

Se les engaña a las mujeres, se les hace tener muchos hijos y nadie le atiende, 
entonces es totalmente violencia. Ahora hay esa planificación, y viene la iglesia 
a decir que está todo prohibido, que no hagan. Se impone la iglesia y algunas 
mujeres tienen miedo y algunas no.

Referente del Pueblo Qom, Presidente Hayes.

Entre los pueblos guaraní con fuertes liderazgos espirituales y que aún 
preservan sus ceremonias religiosas, como los Paî Tavyterâ, las iglesias 
tienen menor influencia sobre la vida de la gente, aunque sí se relacionan 
con ellas puntualmente para obtener algunos servicios y beneficios, no se 
adscriben a sus creencias ni abandonan su forma de ser y hacer las cosas. 

Aquí las iglesias no quisieron entrar, no nos gustó porque nosotros tenemos 
nuestra propia creencia, lo propio nuestro, lo que es profundamente nuestro 
y eso usamos. Vinieron aquí y le pedimos que nos traigan medicamentos: 
amoxicilina, vitaminas  para las embarazadas y otros. En otras comunidades 
ingresaron y donde ingresaron dividieron a la comunidad, a la gente, porque 
la mitad cree y la otra mitad no. Aquí trajeron un poco de arroz, trajeron un 
poco de ropa usada y lo bajaron en la casa del líder, nosotros dijimos que 
debíamos aceptar ya que trajeron, pero que nosotros vamos a continuar con 
nuestras creencias y eso vamos a fortalecer desde los más pequeños. Ya que 
quieren dar, agarremos, pero no caigamos en sus mentiras, solo lo nuestro 
fortalezcamos, si ellos quieren rezar que recen ellos.

Referente del Pueblo Paî Tavyterâ, Amambay.

Los cambios socioculturales que atraviesan las comunidades indígenas, 
no sólo en relación a las nuevas prácticas religiosas, sino también a 
través del contacto con otros grupos: los organismos estatales, los 
partidos políticos, las ONG’s, los grupos productivos/comerciales y los 
medios de comunicación, configuran nuevos valores, estilos de vida 
y prácticas culturales, que en ocasiones se interrelacionan y conviven 
con las tradiciones culturales propias, pero también pueden atropellar 
y destruir las redes sociales, los liderazgos propios y las prácticas 
tradicionales. 

5.2. Violencia física y psicológica

Las mujeres indican como actos que atentan contra su bienestar las 
situaciones de maltrato de sus parejas. Cuando la violencia física ocurre al 
interior de las comunidades, esta se encuentra relacionada con la situación 
de pobreza y la falta de trabajo. También mencionan como dificultad que 
no exista entendimiento entre su pareja y su madre o sus familiares, y 
cuando no existe reconocimiento hacia la mujer en la comunidad, por parte 
de los líderes. Han mencionado la presencia de violencia física también 
cuando los esposos no pertenecen a sus culturas, cuando se casan con no 
indígenas, al no comprender sus modos de vivir. 

Los hombres dicen que nosotras no hacemos nada, que no servimos para nada, 
eso es un acto de violencia, porque nosotras las mujeres trabajamos muchísimo, 
a veces hasta el amanecer, lavamos las ropas de nuestros hijos, después tenemos 
que cocinar y atender a nuestros hijos para que se puedan ir limpios al colegio y 
ahí nos dicen que no hacemos nada, es decir que no ven lo que hacemos, esto es 
lo que yo veo. 

Círculo de Diálogo Pueblo Avá Guaraní, Asunción.

Ella dijo que cuando estaba embarazada le estiraba del cabello cuando llegaba de 
noche y le maltrataba con palabras, le decía cosas groseras a su esposa.

Referente del Pueblo Nivaclé, Boquerón. 

Tengo dos hijas que sus esposos les pegaron y me enojé mucho con sus maridos. 
Yo no quería más que les peguen, y les dije que salgan de mi casa.

Referente del Pueblo Ayoreo, Boquerón.

De modo reiterado las entrevistadas han indicado como uno de los 
principales factores detonantes de la violencia física hacia las mujeres por 
parte de sus conyuges, así como de la violencia sexual, al consumo de 
bebidas alcohólicas, que provoca agresividad en los mismos. Esto también 
se halla vinculado a la pérdida de control social interno y al debilitamiento 
de las reglas internas comunitarias. 

El tema de la violencia por las bebidas alcohólicas, destruyen hogares, así 
quedan los chicos con las madres en su casa y los padres salen. Entonces, ahí 
las mujeres buscan cómo mantener a su familia. 

Referente del Pueblo Guaraní Occidental, Comunidad Urbana, Boquerón.

Antes no pasaba, porque antes los señores no tomaban caña, no entraban en 
los vicios de la caña. Hace poco empezó el maltrato y era menos también, ahora 
es más pesado, porque algunos siempre están con la borrachera de la caña. Así 
viene y le maltrata más a su señora y a su familia. 

Círculo de Diálogo, Pueblo Mbya Guaraní, Caaguazú. 

Algunas mujeres están luchando mucho porque sus esposos trabajan y ganan 
bien, pero el dinero no llega hasta su comunidad y su casa. Ellas esperan, pero 
no llega el dinero a sus casas, porque se quedan por las cantinas a tomar. 

Referente del Pueblo Enlhet, Boquerón.



       51	                        50	  
Percepciones de mujeres de los 

Pueblos indígenas en el Paraguay
Percepciones de mujeres de los 
Pueblos indígenas en el Paraguay

Para mí esos vicios malos son los que producen actos de violencia. A través del 
alcohol, por más que él sea bueno cuando no toma, pero cuando toma esa caña, 
otra forma ya es la personalidad de esa persona, ya le cambia. Ahí él empieza 
a ser violento, agresivo, empieza a insultar, a golpear a la mujer, a golpear a su 
familia, a golpear a su vecino, incluso ya golpea a sus padres. 

Círculo de Diálogo, Pueblo Avá Guaraní, Asunción.

Ella los fines de semana está muy contenta porque va a estar su esposo, la familia 
con ella. Y cuando llega la noche ahí ella ya se preocupa, porque ella sabe que 
«enseguida va venir mi marido y va a tomar y algo me va a hacer», porque cuando 
el esposo toma ya es otra persona. Siempre ellos toman en grupo, y hay otro que le 
chismosea a su marido, «tu señora es así, tu esposa hizo así». Ahí el hombre llega 
a su casa, a altas horas y ya hace problema, le maltrata. 

Referente del Pueblo Nivaclé, Boquerón. 

Se le golpea mucho a la mujer, sobre todo en la comunidad de origen, se le 
maltrata mucho a la mujer. También hay abuso sexual, se le explota a ellas 
sexualmente y laboralmente también, hay muchas clases de abuso dentro de la 
comunidad y también fuera. 

Referente del Pueblo Avá Guaraní, Comunidad Urbana, Central.

Yo he visto muchos casos haciendo trabajo de campo, un líder casi mató a 
su mujer, le rompió la cabeza por el simple hecho de que estaba borracho, la 
llevaron al hospital. Nosotros le dijimos que se levantara una denuncia y nadie 
se animó a hacer esa denuncia. Entonces ahí, por ejemplo, entra el Estado. Si 
es un hospital público o privado tiene igual que denunciar el hecho, porque 
la vida está en peligro, no importa quien sea, la raza, el color, nada. Tiene que 
denunciar esos hechos, pero eso no pasa, eso es lo que tiene que trabajarse. 

Referente del Consejo Continental de Pueblos Guaraníes, Paraguay.

A veces pasamos por situaciones de violencia en nuestras familias, también 
como indígenas y como tenemos miedo de las represalias de nuestros esposos, 
preferimos no hablar con nadie del tema, ni con nuestras amigas, ni vecinas, a 
veces ni a nuestras madres les contamos, pero eso no soluciona nada. No tenemos 
a nadie que realmente nos ayude, primero que tenemos mucho miedo. En mi caso, 
yo me casé muy joven y tenía mucho miedo de mi suegra y mi suegro, ellos me 
manejaban y mandaban en mi vida y mi esposo se iba a donde quería, yo nunca 
pude decir nada, sólo tenía que cuidar de mis hijos, de la casa y cuando volvía mi 
esposo me pegaba. Yo no podía contarle a mi familia, porque yo no vivía con ellos, 
por eso yo me callaba y no le contaba a nadie como él me maltrataba. Después de 
quince años recién tomé consciencia de ese maltrato y le puse limite. Desde hoy 
ya no me maltratas más, le dije, y si volvés a hacerlo, voy a tomar medidas. Yo por 
mi parte puedo decir que Dios me ayudó a darme cuenta y a poner un límite en 
mi hogar y trabajar para tener una familia normal y enseñarles cosas lindas a mis 
hijos y que paren de sufrir esos abusos. Porque si ellos siguen sufriendo malos 
tratos, soy consciente de que si yo no pongo un límite para parar la violencia, mis 
hijos van a repetir la historia y van a maltratar a sus esposas y a sus hijos. 

Nosotras las indígenas somos tímidas y tenemos vergüenza, no podemos contarle 
a cualquiera nuestra situación y si hablamos con otras mujeres es más fácil contar 

las experiencias. Si hay otras mujeres indígenas en el grupo, no vamos a sentir 
vergüenza, aunque sea a escondidas, vamos a ir a contarle lo que nos sucede. 

También hay muchos niños que sufren de maltrato en sus familias, de parte de 
sus padrastros, o que se crían sin sus madres, y que se les pega. Hay algunos a los 
que no se les da de comer y nosotras aunque queramos hacer algo para ayudar, no 
se nos permite, porque nos dicen que no es nuestra casa y que ellos pueden hacer 
lo que quieran en sus casas. 

Circulo de Diálogo Pueblo Avá Guaraní, Canindeyú.

Algunas referentes han señalado que la violencia hacia las mujeres también 
se hace presente cuando los esposos pertenecen a otras culturas, cuando 
no comparten sus costumbres y no comprenden o desconocen los modos 
de vida en las comunidades indígenas. Las mujeres indígenas casadas 
con no indígenas tienen dificultades para llegar a acuerdos, ya que no 
comparten las mismas reglas. 

Hay familias que viven dentro de la comunidad, y es el jefe de familia que crea 
violencia en la casa, le pega a su señora, le pega a sus hijos. Sus hijos se van de la 
casa porque ya no quieren vivir ahí. El latino que se mete con una mujer indígena, 
donde viven ya 20 a 25 personas juntas, donde tiene ya una familia grande, con 
nietos, ahí hay más problemas, porque es difícil comprendernos, y son los hijos y 
las hijas principalmente los afectados, porque si hay problema entre papá y mamá, 
afecta a los hijos y empeora la situación y es difícil porque él tiene otra visión que la 
del pueblo al cual pertenezco.  Entonces, tengo que usar las dos cosas, cómo parar 
la violencia entre familiares, por lo menos tenemos que sentarnos con la otra líder 
que no está presente en este momento, hablar uno a uno a los hijos primero, antes 
que haya más problemas entre ellos mismos, porque a veces ese latino ya no quiere 
esperar, es fácil pegar rápidamente a su señora, que esperar hablar a una persona 
extraña, siempre se soluciona con los hijos, eso es lo que yo veo, pero los que pegan 
más a las mujeres son los latinos que no son indígenas. 

En mi pueblo las mujeres tienen otra costumbre, tienen su cultura y el latino 
también tiene su propia costumbre y eso dificulta llegar a acuerdos. A veces las 
mujeres mismas no quieren entender lo que dice el hombre latino y ahí empieza, 
empieza a tener celos y empiezan muchas cosas después, empieza a pegarle a su 
señora. Pero también se denuncia a nivel judicial, ya se animan también a hacer 
eso. En, en mi caso por lo menos. Para no crear más problemas con la familia, a 
veces, nos sentamos a hablarles, discutimos, con la esposa y con el marido a ver 
qué solución hay. A veces también encontramos la solución con la esposa misma, 
que no va volver a decir o maltratarle a su esposo.

Referente del Pueblo Enxet, Presidente Hayes.

El marido le pega a la esposa y a los hijos. Y después hay otra violencia también 
que a veces continua en este momento, las mujeres que tienen pareja no 
indígena, yo veo continuadamente la violencia, pelea, acuchillada, golpes a 
las mujeres. Ocurre principalmente con mujeres que tienen pareja que no es 
indígena, que viven dentro de la comunidad. 

Referente del Pueblo Enxet, Presidente Hayes.



       53	                        52	  
Percepciones de mujeres de los 

Pueblos indígenas en el Paraguay
Percepciones de mujeres de los 
Pueblos indígenas en el Paraguay

Lo que yo veo dentro de la comunidad indígena, que se viola la ley entre nosotros, 
las niñas menores de edad tienen hijos. Lo que pasamos más, es cuando nuestros 
esposos no nos dan derecho y así también es entre los paraguayos, a veces entran en la 
comunidad, embarazan a nuestras niñas y les dejan. Los esposos tienen un tremendo 
problema, porque ya no quieren respetar a su esposa, sólo algunos respetan a sus 
esposas, muchos son quienes golpean y maltratan a su esposa. Y ella sí que no dice 
nada, le maltrata y ella no dice nada porque tiene miedo. Hay veces que él maltrata a 
su esposa y la levanta para llevarla al hospital, y así otra vez le trae, en silencio. 

Círculo de Diálogo Pueblo Mbyá Guaraní, Caaguazú.

Muchas cosas nos discriminamos entre nosotros, porque ya entraron los blancos 
acá en nuestra comunidad, en nuestro colegio. Ya se casan con nuestras hermanas, 
nuestros hermanos se casan con ellas y hay mucho conflicto. Por mi parte yo quiero 
evitar eso, pero primero tengo que capacitarme. También marihuana, se fabrica 
mucho en esta zona, alrededor de esta zona, en San Antonio. 

Referente del Pueblo Avá Guaraní, Canindeyú.

Los señores, a veces dentro de la casa nos maltratan más. Hay muchas niñas que 
se les maltrata en la casa, a veces se le embaraza sin casarse y los hombres ya no 
quieren reconocer a la criatura, no es mi hijo, no es mi familia dicen y por eso es 
que las mujeres suelen sufrir más por las criaturas. Además los abuelos y abuelas 
con las criaturas pasan el sufrimiento, su hija por ejemplo tiene una hijo antes 
de los 15 o 18 años, y además las mujeres tienen miedo de sus esposos, de contar 
al cacique, porque su esposo le dice, andá a demandarme, y ahí lo que más voy a 
jugar por vos, y por eso lo que nosotras tenemos miedo, y por eso hay muchas veces 
que no queremos contar lo que pasa dentro nuestro hogar. 

Círculo de Diálogo Pueblo Mbyá Guaraní, Caaguazú.

Los conflictos matrimoniales también afectan a los niños y niñas, que 
absorben los maltratos en sus hogares. Muchas de las entrevistas han 
mencionado que los niños y niñas también se ven afectados cuando existe 
violencia física o psicológica en las casas. 

Mi hermana le pega muy mal a sus hijos, a mí me enoja y me pregunto ¿por qué 
suceden estas cosas? Sé que hay leyes de protección al menor, ¿cómo podemos 
hacer para que funcione esa ley de protección a los niños también aquí, para 
que podamos recurrir a esa ley? Me gustaría poder ayudar a los niños, pero no 
sé cómo hacerlo, entonces, me voy y converso con ellos, les hablo, les cuento que 
yo también pasé por eso y que les entiendo… Hasta ahí, es lo que puedo hacer, 
solo consolarles un poco. Hay muchas cosas que pasamos en nuestras casas, 
que no podemos contarle a cualquiera, porque tenemos vergüenza. 

Círculo de Diálogo, Pueblo Avá Guaraní, Canindeyú.

Eso sale de los hombres, ellos son de otra clase que nosotras, es grande la diferencia 
de los hombres y las mujeres, porque ellos son los que salen más, ellos son los que 
maltratan a las mujeres, ellos salen y al venir maltratan a las mujeres. Nosotras las 
mujeres poco salimos de las casas, y más poco también así hacemos, algunas nomás lo 
que hacen así. Los hombres sí que no, ellos salen a farrear y después vienen enojados 
y le maltratan a su señora, rematan por lo que encuentran, por los niños, la esposa. 

Círculo de Diálogo, Pueblo Mbyá Guaraní, Caaguazú.

La realidad impuesta por la sociedad de consumo ha ocasionado que 
en muchas situaciones las mujeres indígenas tengan que salir de sus 
comunidades  en busca de algún tipo de trabajo remunerado, esto a su vez 
ha provocado problemas de celos con sus parejas. Esto genera un cambio 
en las relaciones de poder al interior de la pareja, que el hombre trata de 
resolver usando la violencia, para regresar a la situación anterior donde 
los roles estaban claramente diferenciados y no existiera la condición de 
trabajadora de la mujer como una amenaza a su autoridad.

Una vez yo escuché que una señora salió a trabajar y a su esposo no le gustó. El 
le habló mal a su esposa y pelearon. Pero él sabía que es su trabajo, a veces ellos 
piensan que ella busca otra cosa, pero no es así. 

Referente del Pueblo Enlhet, Boquerón. 

Llegaron a ese punto porque simplemente no se entienden. El hombre quiere salir, la 
mujer también y se casan jóvenes, los dos quieren tener libertad y los dos se celan. Yo, por 
ejemplo, tenía una compañera que su marido quería salir a la fiesta y ella no quería salir, 
por eso le dejó. Pero hay muchas mujeres que no le dejan, porque seguramente le quieren. 
Y en esa instancia, cuando los dos no tienen la misma libertad, ni el respeto al otro, se 
pegan, por no dejar salir o por sus hijos. Por ejemplo, un niño puede hacer cualquier cosa 
si no le atiendes, puede hacer caer tu máquina y puede hacer que se rompa, entonces el 
marido viene y le pega al niño, esto a la mujer no le gusta y por eso también se pelean, por 
eso el varón también ya le pega también a ella, por defender a su hijo. 

Referente del Puelo Avá Guaraní, Canindeyú.

5.3. Violencia sexual

En general cuando se habla de violencia contra las mujeres indígenas la 
atención se centra en la violencia familiar y en el maltrato de la pareja. Si 
bien estos tipos merecen atención de acuerdo a sus demandas, es necesario 
también identificar la violencia fuera y dentro de sus comunidades. En 
este sentido, la violencia sexual hacia las mujeres indígenas es también un 
grave problema que afrontan los distintos pueblos originarios. Durante sus 
narraciones muchas de las mujeres entrevistadas hicieron mención de este 
tipo de violencia, tanto dentro como fuera de la comunidad. Cabe señalar 
que además de violencia sexual, se han identificado casos de incesto y de 
trata de mujeres con fines de prostitución.

Le dije a mi nieta que tiene 7 años que cuando sea grande no tiene que pensar 
en la calle porque los paraguayos son malos.

Referente del Pueblo Ayoreo, Boquerón.

Ahora las mujeres jóvenes salen mucho a trabajar afuera, y las mujeres que 
salen a trabajar afuera no se les paga bien, tienen que lavar ropa, limpiar la 
casa, cuidar criatura, solo para eso, no trabajan por una buena ganancia. Y ahí 
también se embarazan, a veces de su patrón, a veces son violadas. Aquí tenemos 
unas que han pasado por eso. En vez de ganar bien ganan un hijo, vienen con 
hijos. Y estos niños ya son caprichosos, esa clase de niños ya cambian, ya no 
quieren respetar las costumbres de la comunidad. 

Referente del Pueblo Paî Tavyterâ, Amambay.



       55	                        54	  
Percepciones de mujeres de los 

Pueblos indígenas en el Paraguay
Percepciones de mujeres de los 
Pueblos indígenas en el Paraguay

¿Qué podemos hacer con esos hombres que no respetan a las jovencitas? ¿Qué 
es lo que  hay que hacer en estos casos? ¿Hay que sacarles fotos, demandarles? 
Porque a muchas chicas indígenas les pasa eso, algunas se  quedan embarazadas, 
a algunas les pasa eso durante la venta de remedio refrescante. Yo he visto una 
vez a una chica muy linda que vendía remedios en la calle, me fui a retirar una 
encomienda que me envío mi esposo y he visto cómo cuando la chica llegó a la 
parada de taxi le metieron en un taxi y los hombres enseguida rodearon el coche 
y se reían. Después vi como cada uno fue entrando, yo no sé si le obligaron a 
entrar, pero si he visto como después salió la chica, corriendo y llorando, no supe 
que hacer y lloré mucho. Después le conté a un señor y él me dijo que tenía que 
haberles sacado foto y llevado a la comisaría, así les hubieran echado a todos de 
allí. Y yo solo me enojé con sus padres porque soltaron a esa niña tan joven sola 
en la calle, tal vez se enojaban conmigo si es que yo me acercaba a contarles lo que 
pasó. Y ese tipo de cosas suceden en nuestro entorno, como indígenas, por eso 
es importante que nos reunamos, para compartir, escuchar, ver y apoyarnos, hay 
que conversar y sacar un escrito para presentar al gobierno, solo nosotras vamos 
a defender nuestros derechos, nadie más lo va a hacer. Por eso quiero decirles a 
mis compañeras que tenemos que estar firmes y hablar de nuestras inquietudes y 
presentar al gobierno un pedido de apoyo.

Círculo de Diálogo Pueblo Avá Guaraní, Canindeyú.

Otro caso que es de público conocimiento, que no es de nuestras bases, es que los 
líderes le venden a las mujeres a un camionero, un rollero, por cien mil, doscientos 
mil guaraníes, y le dan a las mujeres como si fueran de su propiedad. Y esto pasa 
tanto en la región oriental como en el Chaco cuando se tienen los rallys, en los peajes 
cuando vienen los camioneros, los transportes de soja u otro tipo de camiones de 
larga distancia, los propios líderes son los que están comerciando con ellas. 

Por otro lado, hay cuestiones culturales que nos son reconocidas por la cultura 
occidental, como es el caso de las mujeres ayoreas, ellas también cuentan, ellas en 
la etapa de la adolescencia, cuando empieza el despertar sexual de la juventud, 
tienen un periodo de ejercicio sexual de prueba, de tanteos sexuales. Pero no es 
una cuestión seria, es propio de su cultura, el juego sexual con jovencitos también, 
y en un tiempo determinado ellas deciden con cuál de ellos quedarse y ahí la 
pareja se formaliza, según lo que cuentan las compañeras. Ellas tienen su método 
de anticoncepción que ellas no socializan, eso es un conocimiento que los hombres 
no saben, es cosas de las mujeres. Esa situación de jugueteo sexual en la cultura 
occidental se toma como prostitución. Ahora los líderes de algunas comunidades 
llevan esa práctica cultural a comercializar, en la zona de Filadelfia hay lugares 
exclusivamente de ayoreas que están en esa situación. Ahí sí no pueden cuidarse 
y terminan embarazadas. 

Referente de CONAMURI, Paraguay.

El líder religioso, el tamoi, puede tener dos esposas o casarse con su hija, esas son cosas 
que pasan hasta ahora, pero no muchos líderes hacen eso. Los verdaderos, digamos. 
Hay dos en nuestra cultura, hay el Dios y el Demonio, y los que verdaderamente 

alaban al Dios no hacen eso y las que no hacen o que alaban al demonio así  hacen. 
Hay un caso aquí, un líder religioso que le amenaza a su nieta y le acosa, o sea no 
es que le acosa, anda con ella sexualmente. Y no se puede hacer nada porque su 
madre misma anda con el anciano y también su hija. Hay varios casos. Ves que si 
alguien se mete o le demanda, la mujer y la niña se niega a pasar por eso. Hay que 
hacer capacitación para las mujeres y para los hombres. Ahora ya no hay más líderes 
religiosos que alaben verdaderamente a Dios, si no que recurren a otras instancias, a 
medias, a los dos bandos como se dice. 

Referente del Pueblo Avá Guarani.

Cuentan algunos casos, por ejemplo en la zona de Caaguazú, que le corren a las 
niñitas en los caminos de las comunidades para someterlas sexualmente y las 
alcanzan y la someten a veces dos o tres muchachitos, a veces jóvenes, a veces viejos.
Esto se da y no se denuncia, por un lado supuestamente para no romper la armonía 
y estas niñas quedan con ese trauma y pierden todo tipo de autoestima, por eso 
es que hay pocas mujeres liderezas, porque pierden toda su autoestima, pierden el 
control de su cuerpo. Este es un análisis que hacen las compañeras, porque antes 
decían es propio luego de la cultura, que los hombres las cacen, en algunos casos se 
justifica esto, y ellas dicen ahora que no es cierto, sino que son violentadas, abusadas. 

Referente de CONAMURI, Paraguay.

Lastimosamente tuve esa experiencia, una violencia sexual muy fuerte, siendo niña 
fui violentada físicamente. Eso marca la vida de una persona. Eso me hace preguntar 
todavía por qué, son cosas que duelen y quedan en la vida de una persona, siendo 
una niña que no conoce todavía nada y es violentada. Por eso siempre lucho por los 
niños y las niñas, porque también hoy día hay muchas violencias contra las niñas y 
los niños, por no tener fuerza, por no saber defenderse, sufren esa violencia. Yo creo 
que gracias a la vida revertí esas cosas negativas en algo positivo.

Referente del Consejo Continetal de Pueblos  Guaraníes, Paraguay.

5.4. Abandono de hogar 
Otra forma de violencia muy mencionada por las mujeres indígenas ha 
sido el abandono de hogar por parte de los varones. Esta situación suele 
estar asociada también a los vicios y desencadena muchos problemas 
comunitarios y familiares, ya que como se ha visto antes, las abuelas ya 
no están en condiciones de hacerse cargo de todos los nietos sin padre, 
las madres solteras se ven en la necesidad de salir de la comunidad para 
buscar trabajo y allí muchas veces caen en redes de prostitución o sufren 
de explotación laboral.

Hay mujeres que muy jóvenes se van con sus novios y de repente ellos le ven a 
otra chica que les gusta, y le abandonan a su compañera, se va no más y la chica 
se queda a cargo de la abuela o de la mama, hay demasiados casos como esos 
ahora. Hay mujeres que sufren de abandono y que las mujeres en su rabia por 
la situación, les pegan a sus hijos, eso es muy triste y sucede eso por aquí. 

Círculo de Diálogo Pueblo Ava Guarani, Canindeyú. 



       57	                        56	  
Percepciones de mujeres de los 

Pueblos indígenas en el Paraguay
Percepciones de mujeres de los 
Pueblos indígenas en el Paraguay

A todas las jóvenes, por ejemplo, que muchas veces les ocurren las cosas porque 
ellas no saben, los hombres las embarazan, les dejan de balde y siendo muy 
joven. Por eso hay veces que sufren mucho y suelen morir también algunas 
muchachas por causa que muy temprano se embaraza y cuando tienen su hijo, 
los hombres siempre culpan a las mujeres, porque a las mujeres les gusta, pero 
no es así, las mujeres no buscan a los hombres. Ellos porque quieren hacer 
nomás hacen, le embarazan y le dejan de balde, y por eso niega de nuevo que es 
su familia, por eso le tiene así. Dejan a la mujer con la criatura en brazo, y ellos 
andan libres, es como si fuese que  él no tiene familia, y la mujer sí que queda 
con la criatura en brazo y es como una viejecita que anda por ahí,  y eso es lo 
que más me preocupa de la comunidad, no nos alcanza a nosotros de ningún 
lado la ayuda. Hay muchos niños que se les deja de balde, el niñito vive solo, 
madre tiene y algunos sí que les deja.

Círculo de Diálogo, Pueblo Mbyá Guarani, Caaguazú.

Algunos dejan sus familias y se van con otra mujer, y la familia se queda 
mal, con hambre con necesidades. Y el hombre que se casa de nuevo con otra 
mujer sin soluciones sin nada, hasta ahora una mujer que se casó hace mucho 
tiempo y su marido le dejó, y es la hermana del líder actual, pero igual él no 
denuncia eso, yo no sé por qué. Parece que tiene 7 o 6 hijos que se quedó con ella 
sufriendo siempre, con hambre, sin ropa, no entran a la escuela y su papá que 
se casa con otra mujer y esos niños que están viviendo ahora que son de la otra 
mujer y viven muy bien,mejor que los demás. Y esa violencia carga los niños y 
carga la mujer también, no tiene casa propia, tiene pero es muy precaria, está 
en condiciones muy malas, y esa violencia que está atravesando en nuestra 
comunidad, siempre hay, ahora siempre hay. 

Círculo de Diálogo, Pueblo Qom, Presidente Hayes.

5.5. Trata de personas y violencia en el trabajo

Esta forma de violencia no ha sido indagada en el cuestionario de las 
entrevistas, sin embargo las mujeres han mencionado casos de trata 
para fines de prostitución. En cuanto al trabajo, se mencionan diferentes 
formas de explotación laboral, pero también se siente como violencia o 
discriminación la falta de trabajo para las mujeres indígenas. 

Hay muchos casos de trata por aquí, se les lleva de 12 a 14 años, para cuidar 
supuestamente a niños, pero sin embargo es para prostitución, se les lleva 
a Yvyya‘u. Me contó mi sobrina, ella fue como para cuidar a niños, pero allá 
cambió, le obligaron a prostituirse, ella volvió en tres meses. También se lleva 
niños, en Potrerito fue eso, se le buscó y se le encontró en Ciudad del Este. Este 
caso fue denunciado, una vecina le dijo que en Ciudad de Este había personas 
que no tienen hijos y querían criarlo y le llevaron, le dijeron que cuando deje 
de amamantar podía entregarle. Yo les hablo sobre la trata de mujeres, les 
digo que pueden ser llevadas a la terminal de Pedro Juan y que les sacarán sus 
documentos y pueden ser llevadas a otros países. En las capacitaciones no se 
habla de eso, de eso se debería hablar en las capacitaciones, para contar que 
pueden ser llevadas para la prostitución y sacar plata de ellas. 

Referente del Pueblo  Paî Tavyterâ, Amambay.

Si salen afuera a trabajar puede ser que se les rete, porque no hacen bien el 
trabajo, puede existir violación, por miedo y por timidez no cuentan, porque se 
va a conocer todo, dicen. 

Referente del Pueblo Guaraní Occidental, Boquerón.

Vemos las mujeres que van a emplearse afuera, que no se le paga lo que 
corresponde, ellas hacen todo en la casa. La patrona va a trabajar a la oficina y la 
indígena que queda en la casa cuida los niños, limpia, lava la ropa, pero cuando 
llega la patrona le dice que no hizo todo, a pesar que ni siquiera tuvo tiempo de 
sentarse. Eso vemos que tienen que ayudar a cambiar, porque no sólo es contra las 
mujeres indígenas, sino también las paraguayas. Que se les pague mejor. También 
cuentan las mujeres que salen a trabajar afuera, en casas de familias, que sus 
patrones le dicen que tengan relaciones con ellos a escondidas, y cuando quedan 
embarazadas les dicen que deben buscar otro trabajo. 

Referente del Pueblo  Paî Tavytera, Amambay.

A las mujeres indígenas no nos es fácil conseguir ningún trabajo, nosotras 
podríamos hacer cualquier trabajo, pero no conseguimos ninguno. Así es que 
muchas veces las criaturas se tienen que ir a trabajar a las calles y es muy difícil, 
la mayoría son madres solteras y cuesta conseguir trabajo. En la recolección 
es que hay muchas trabajando, nosotras como mujeres no tenemos ningún 
trabajo seguro, ni profesión, ni tenemos nadie a quien pedir. 

Círculo de Diálogo, Pueblo Avá Guaraní, Asunción.

5.6. Discriminación 
Las mujeres de los diferentes pueblos coinciden en que existe mucha 
discriminación en el acceso a los servicios públicos, especialmente en 
el servicio de salud, alegan que no reciben atención inmediata cuando 
recurren a los centros asistenciales públicos, sienten que no las reconocen 
como personas con los mismos derechos porque no tienen dinero.  

Hay discriminación hacia nosotros por parte de algunas personas, pero hay 
personas que nos quieren también. Lo que escuchamos siempre es que somos 
sucios y no sabemos nada. 

Referente del Pueblo Ayoreo, Boquerón.

En el Chaco algunas comunidades cercanas a las ciudades menonitas, 
cuentan con una libreta de Ayuda Mutua Hospitalaria (AMH), pero ellas 
argumentan que muchas mujeres no cuentan con ese servicio porque no 
trabajan con los menonitas.

En varias ocasiones nos discriminan, cuando nos vamos a los hospitales es muy difícil. 
Tenemos una libreta del AMH para llevar ahí, algunas mujeres no tienen esto, porque 
no trabajan, y tienen que pagar pero no pueden porque no tienen dinero. Entonces 
les dan muestra médica, pero cuando está grave no sabemos qué se puede hacer. Hay 
muchas mujeres que no tienen el AMH principalmente las madres solteras.

Referente del Pueblo Enlhet, Chaco.



       59	                        58	  
Percepciones de mujeres de los 

Pueblos indígenas en el Paraguay
Percepciones de mujeres de los 
Pueblos indígenas en el Paraguay

En los centros de salud, cuando se va la mujer indígena, no se le trata bien porque 
es indígena, se les dice que tienen otras actividades. Hace poco me fui con mi hija 
al centro de salud de Mariscal, con mi hija que es primeriza fuimos a consultar, ya 
estaba por tener hijo y nos dejaron de balde, nos dijeron que volvamos el miércoles 
porque no estaba nadie, todos viajaron a Asunción. Poné la plata, me dijeron, si 
querés que te atendamos. Y les dije, cómo voy a poner la plata si soy pobre. Vas a 
tener que llevarle a Filadelfia, me dijeron. Me desesperé, pedí ayuda a todos lados, 
y ahí un señor, Don Moreira, me dijo vamos a llevarle a Villa Choferes, ahí se le 
atiende bien. Y le llevamos ahí, me dijeron que tenía que tener con cirugía porque 
era muy grande el bebé. Me querían hacer firmar un documento de que me hago 
responsable de mi hija. Y yo no les firmé, me plagueé, me subí y me fui. Pero eso 
pasa con muchos indígenas, no sólo conmigo. Hace poco murió una señora  en la 
comunidad de Canaán, pidieron ambulancia, no vino a tiempo y murió. Decimos 
que es un derecho, se dice en la radio, pero no se cumple.

Referente del Pueblo Guarani Occidental, Boquerón.

Yo a partir de los 20 o 22 años empecé a luchar por mi derecho como mujer indígena. 
He sufrido muchas cosas, que no es tan bueno, sobre la discriminación... No, no 
era fácil para mí organizar un encuentro grande para que las otras compañeras 
puedan entender nuestro derecho y principalmente sobre la discriminación. 
Hasta el momento yo estoy sintiendo que existe todavía discriminación en contra 
mía, fuera de la comunidad, porque ahora soy funcionaria del Ministerio de Salud. 
En mi comunidad la gente siempre está a mi lado, siempre me apoya, siempre ve 
el trabajo, ven bien el trabajo que hago. Pero lo que yo estoy encontrando es como 
que tiene que sacar un premio la mujer, la mujer que lucha por los derechos de 
los demás. No es fácil aplaudir ni premiar, yo he pasado discriminación, el valor 
de mi persona, el valor de mi trabajo que estoy haciendo con mi pueblo, nadie no 
estoy encontrando todavía hasta el momento. 

Por ser indígena siempre uno recibe alguna discriminación, recuerdo muy bien 
en los hospitales por ejemplo, había enfermeras que tenían mucha paciencia y 
otras que trataban muy mal, incluso usando palabras muy grotescas, es como 
que descargan su propia angustia como mujer en otra mujer, porque eso también 
ocurre, la mujer es muy discriminada y descarga sus propias malas energías en 
otras mujeres, más débiles. Yo sentí eso de parte de médicos, médicas y enfermeras, 
en un momento muy difícil de mi vida, en hospitales públicos grandes. También 
de parte del Estado, en mi trabajo, sufrí mucho tiempo discriminación. Hoy día 
ya por mi pelea he superado esa parte, pero he sufrido muchas discriminaciones 
en espacios de trabajo. Cuando trabajaba como empleada doméstica, yo era la 
peor pagada seguramente, la que más trabajaba y la peor pagada, eso también es 
discriminación, por pertenecer a una cultura y por ser mujer. 

Referente del Consejo Continental de Pueblos Guaranies, Paraguay.

Las mujeres indígenas sufren una doble discriminacion, por vivir 
en condiciones de pobreza y por ser mujeres. La discriminación de 
género en las áreas rurales, excluye a las mujeres de las posibilidades 
de desarrollo (humano, político, social y económico) y la violencia 
reduce sus capacidades. 

6.  ABORDAJE EN CASOS DE VIOLENCIA 
	 CONTRA LAS MUJERES
Las mujeres entrevistadas afirman que existe un debilitamiento de sus 
mecanismos tradicionales de control social, que ya no son respetados. La 
violencia intrafamiliar se esconde en el seno de la familia. Muchas de las veces 
esto se resuelve en la familia, es considerado de carácter privado. Solo si el 
jefe/a del núcleo extenso decide denunciar a las instancias comunitarias, 
toman estado público y se sancionan según pautas culturales. Los castigos 
implementados dependen de la gravedad del hecho.

En cuanto a las estrategias para afrontar los casos de violencia, las denuncias 
ante las instituciones públicas son realizadas una vez agotadas las instancias 
comunitarias. Las mujeres entrevistadas manifestaron un descreimiento en 
las instituciones públicas, por la corrupción y la impunidad. Señalan que 
cuando recurren a realizar sus denuncias a las instituciones que deben 
impartir justicia, no son escuchadas. 

El primer obstáculo para sancionar la violencia contra las mujeres indígenas 
es su limitado acceso, sobre todo físico/geográfico, a las instituciones que 
imparten justicia. En general, estas se encuentran en los centros urbanos, 
en el mejor de los casos en las cabeceras municipales y ellas no suelen 
contar con medios de transporte  o recursos económicos para solventar un 
viaje desde sus comunidades hasta los centros urbanos.

Pueblo Avá



       61	                        60	  
Percepciones de mujeres de los 

Pueblos indígenas en el Paraguay
Percepciones de mujeres de los 
Pueblos indígenas en el Paraguay

En mi casa, donde vivo, quiero que se solucione la situación, quiero que estemos 
muy bien con mi familia, con mi marido, era muy pesado cuando estaba mi 
yerno, nos lanzaban malas palabras, pero nosotros no le contábamos a nadie. 
Así vi a mi familia, nos cargábamos las malas palabras que decía nuestro 
yerno, inclusive las decía a sus hijos. Quiero que se solucione, que estemos en  
tranquilidad con mi familia. 

Referente del Pueblo Enxet, Presidente Hayes.

Hubo un caso que era de mujeres, pero me enseñaron mis padres de no hacerle 
caso, porque esa violencia era propia de los nivaclé. Ellas te atacan, te golpean, 
hasta no poder, sin darse cuenta que hay una ley que vos no podes tocarle a esa 
persona, no sé cómo te voy a explicar, estás ya en contra de la ley paraguaya. Te 
arañan, te estiran del cabello, así es la pelea de los nivaclé. Pero me daba cuenta 
que eso no se hace hoy en día, antes si se hacía, pero cuando entramos ya con los 
blancos, nos enseñaron así, con otra manera me dijo mi mamá, que para eso está 
la fiscalía, la policía, para intervenir en esos casos. Y hoy en día hay mucho de esa 
costumbre de los nivaclé, mujeres tanto como hombres, ellos se van a atropellar 
nomás a tu casa, porque ellos dicen todavía que tienen esa costumbre. Cuando 
llega su marido, cuando está borracho, ella ya está ahí para atenderle si le pide 
cualquier cosa y a veces su marido está borracho y le pide comida, si hay algo 
para comer, y ella con buen gusto le contesta que hay, que ella ya hizo algo para 
él, entonces le sirve bien a su marido y después ya cuando está lleno le dice yo voy 
a dormir. Ella le pide para que pueda llegar bien, eso nomas, ella está diciendo 
que ellos lleguen bien así, como las otras veces que hacía, llega bien, pregunta 
para comer y le entrego, y que se acueste, que no sea más violentada así, golpeada, 
maltratada con palabras también, a ella no le gusta.

Referente del Pueblo Nivaclé, Boquerón.

Generalmente la mujer no cuenta porque la mayor parte la mujer aguanta todo, 
aguanta no más ella, porque seguro quiere mucho a su esposo o tiene vergüenza, 
algunas tienen vergüenza de sus hijos, yo no quiero vivir así entonces no quiere 
descomponer su hogar, y por eso calla y aguanta. Pero si ella luego dice “no a 
mi no me gusta así, hablen un poco con él”, hay a quienes se les castigan se van 
preso incluso o el líder habla con él, y le dice bueno esta es la última vez que 
golpeás a tu esposa y la próxima vez sabrás que hare de ti, o sea que hay un 
conversatorio y se ve también eso como problema, e incluso se va preso como 
los paraguayos. O sea que hay una preocupación de ese lado pero la mayor 
parte calla, si por la mujer pasa, calla nada más, poco a poco tienes que ir a 
preguntar y sacar información y se anima ella, no se siente sola, o ve que le 
ayudan, entonces ella ya no tiene miedo y denuncia a su esposo. 

Referente del Pueblo Avá Guaraní, Central.

Dentro de la casa siempre el hombre maltrata a la mujer, la golpea muchas 
veces y después la mujer por miedo no comenta nada porque muchas veces 
el hombre amenaza a las mujeres, le dice que no comente nada “si hablas te 
golpearé más”. Entonces la mujer por tener miedo se calla y no cuenta nada, 
deja de balde, no comenta a nadie, y si alguien le pregunta nada más niega, dice 
que nada no pasó,  pero en realidad pasó, le maltrató su esposo y no comenta 
nada, y muchas veces el hombre viene borracho y la maltrata a la señora; y 
siempre la mujer tiene miedo al hombre porque el hombre tiene fuerza dice, y 
es verdad en una parte, el hombre siempre quiere dominar a la mujer, quiere 
mandar dentro de la casa, no quiere escuchar lo que su señora dice, y entonces 
el hombre se pone más furioso con su señora, dice que él es el que manda ahí, 
no deja que esa mujer tenga su derecho. Así hace el hombre. 

Círculo de Diálogo, Pueblo Mbyá Guaraní, Caaguazú.

Yo les enseño a mis hijas que van a recibir maltrato, cómo aguantar y dónde se tienen 
que ir, pero muchas veces, la familia que ama a su pareja, no hace la denuncia. Yo 
tengo una hija que es maltratada y le digo, mi hija por qué no denuncias, ese es 
tu derecho. No, dice ella, por mis hijos. Eso es lo que siempre decimos las mujeres, 
en nombre de nuestros hijos aguantamos todo, somos capaces de morir, pero 
sabemos que hoy ya no podemos aguantar maltratos, podemos decir basta.

Referente del Pueblo Guaraní Occidental, Boquerón.

6.1. Formas de resolver casos de violencia dentro de la comunidad 
Existen mecanismos comunitarios de confrontación y sanción a los actos 
de violencia contra la mujer, sin embargo la vigencia de los mismos dentro 
de las comunidades varía según su situación geográfica y de contacto con 
otras culturas.

En la mayoría de las comunidades antes de realizar las denuncias a las 
instituciones gubernamentales recurren a los líderes de sus comunidades 
conforme al derecho consuetudinario.

Se le da un alto valor a las reglas familiares y comunitarias para sostener 
y construir la armonía. Solo si hay conflictos interviene el líder de la 
comunidad. Se configuran relaciones interculturales de adaptación a la 
sociedad envolvente, conviviendo códigos y símbolos de la sociedad 
paraguaya y la del pueblo indígena.  



       63	                        62	  
Percepciones de mujeres de los 

Pueblos indígenas en el Paraguay
Percepciones de mujeres de los 
Pueblos indígenas en el Paraguay

Cada jefe de familia tiene su reglamento familiar en su casa, con su hijo, nada 
de meterse a otra casa de familia, mientras la comunidad o el líder no convoca 
a ambos lados. Se respeta muchísimo, mientras el líder de la comunidad no 
convoca. Por lo menos ese es el reglamento. Mientras el jefe de familia no da 
aviso, no da noticia al dirigente, es difícil que uno se meta. Se respeta aunque 
uno sepa, es difícil que el otro se meta. El jefe de familia o la jefa de familia 
tiene que avisarle al dirigente para que, puedan ir a hablar o buscar solución 
en la propia casa. Se van, se hablan, se sienta, se discute muchas cosas y se 
llega a la conclusión que no vuelva a suceder, que no tienen que andar así la 
gente. No así a nivel comunidad, no así en la casa del líder, no, el dirigente tiene 
que buscar formas de solución en la casa misma. Si es que ese problema sale 
afuera, si hay denuncia en la fiscalía, juzgado, ahí sí sale ya a nivel comunidad 
y se decide ya a nivel comunidad y eso, expresa, habla más a la gente, que no 
tiene que volver a suceder. Y se llega a un buen acuerdo. 

Referente del Pueblo Enxet, Presidente Hayes.

No está aceptado involucrarse en los problemas de violencia de otras 
familias, mientras que la familia afectada no acuda primero a sus líderes. 
Si la familia afectada acude al líder, este intenta resolver el problema 
dialogando con la pareja. 

Cuando alguien muere nos movemos todos, pero si alguien te pega a vos, no 
entramos mucho en el problema. 

Referente del Pueblo Ayoreo, Boquerón.

De que hay problemas si hay, la cuestión es no buscar crear más problemas, 
tenemos que saber convivir en comunidad nomás, y así para que no haya 
problemas. 

Referente del Pueblo Ayoreo, Boquerón.

La mujer denuncia así en la comunidad indígena, acá tenemos al cacique y al 
comisario, y algunas mujeres sí se animan y comentan, y después agarran al 
hombre y lo castigan, y ahí hay veces que se hace, le dicen los caciques y comisarios 
que no vuelva a hacer y cuando vuelve a hacer se le va a pasar en lo del fiscal, afuera, 
ya no será dentro de la comunidad que va a quedar castigado. Por eso sí que es 
castigado, la mujer le dice que su esposo le maltrata, y ahí la mujer lo demanda 
con el cacique, con el comisario, y ahí se resuelve que su esposo le maltrata, y el 
hombre tiene que firmar el acta, que dice que él no va a volver a hacer. 

Círculo de Diálogo Pueblo Mbyá Guaraní, Caaguazú.

Varias de las mujeres entrevistadas se refirieron a la existencia de castigos 
a quienes agreden a las mujeres, sin embargo estos enunciados están en 
tiempo pasado.

A ella le gustaría que su marido pueda reconocer también sus fallas, y que él 
pueda poner de su parte, que cambie. Si él realmente ama a su esposa y a sus 
hijos, que procure de cambiar, que no sea más violento, porque todas las cosas 
que él hizo es tanto sudor de él como de ella. Ahora tiene que comenzar de 
nuevo otra vez, en vez de tener otra cosa que estaban planeando tener. 

Referente del Pueblo Nivaclé, Boquerón.

Preguntamos por qué le pega a la mujer, investigamos y traemos al hombre. El alega 
que tomó bebida y se emborrachó mucho, o que no le encontró en su casa, o que no 
quiso tener sexo. Le preguntamos si volverá hacer, si toma debe cuidarse, porque se 
aman se juntan, ella/el no son parientes, es madre o padre de tus hijos. Si vuelve a 
hacer hará trabajo forzado, carpir una chacra, esos son los castigos. También si se 
trata así cuando una mujer golpea a su esposo. Luego de 8 días les ponemos frente 
uno al otro, delante de las autoridades y de toda la comunidad. Y si existen hijos 
que pegan a sus padres, a ellos, varón o mujer, deben trabajar, le hablamos mucho. 
Muchos casos de esa clase tenemos en la comunidad.

Referente del Pueblo Paî Tavyterâ, Amambay.

Ahí dentro de la comunidad nomás, se le amenaza de que se le expulsará y 
quitará el terreno para darle a su esposa, e irá fuera de la comunidad por dos 
o cinco años. Si se porta bien puede volver y si no ya no volverán. Cuando yo 
estuve de dirigente salieron afuera de la comunidad a arreglar, salieron juntos 
los dos. Después prometieron calmarse y volvieron, ya no reincidieron, porque 
las mujeres ya conocen más sus derechos y entonces ya no existen tantos casos.

Referente del Pueblo Guaraní Occidental, Boquerón.

Antes se les hacía trabajar, tenían que hacer trabajo comunitario, limpiar la 
comunidad o limpiar la chacra o algo lindo tiene que hacer en la comunidad. 
Incluso se le lleva preso, se le saca de día para trabajar, se le da poca comida, 
así se veían los castigos. Y si no puede más, sí  se le excluye de la comunidad, 
se le echa y tiene que ir a otro lado. Y ahora ya existe la ley, la justicia blanca 
como decimos, que tiene que ir preso a la cárcel, pero eso no quiere decir que se 
borra lo que hizo, sino al contrario. Hay muchos que usan mal el concepto de la 
ley consuetudinaria, entonces por eso hay muchas delincuencia, algunos delitos 
que cometen se dejan sin efecto, porque se respeta eso. 

Referente del Pueblo Avá Guaraní, Central.

La reunión que tiene un gran grupo dentro de la comunidad, ahí los 
reglamentos dice el cacique, como va a ser el reglamento dentro de la 
comunidad. Por ejemplo, un domingo nos juntamos y ahí el cacique dice los 
reglamentos dentro de la comunidad y dentro de la organización, como van a 
ser la reglas. El cacique dice ahora así vamos a vivir, y eso ya no vamos a hacer 
desde ahora. Digamos que ayer pasó un desastre y hoy el cacique se sienta 
y habla con la comunidad y dice lo de ayer ya no lo volvemos a hacer, desde 
ahora así vamos a vivir, parte desde el mandatario, entonces si ese reglamento 
no se cumple, el mandatario dice, yo así había dicho y eso no pasó, y esto 
te va a pasar por vos. Por ejemplo, yo me voy y vengo borracho, y maltrato 
a mi señora, después que él me dijo que no vuelva a hacer eso, y vuelvo a 
hacer, entonces el cacique dice, vos vas a ligar tantos porque volviste a hacer 
esto después de lo que yo había dicho. Nosotros tenemos todo, tenemos al 
comisario, al teniente y están ahí, entonces el cacique ordena al comisario, 
fulano de tal tanto va a ligar, porque eso hizo. Antes no pasaba más eso dentro 
de la comunidad, por eso mucha violencia hay dentro de la casa, dentro de la 
comunidad. Se agarró de nuevo eso, se levantó de nuevo este reglamento, que 
el cacique exige de nuevo y cumple de nuevo y manda cumplir a los demás 
ahora. Por eso ahora hay más poco, muchas cosas pasaron por causa de que 
el cacique era débil. Pero el cacique ahora en todas partes, está levantando 
poco a poco de nuevo este reglamento, para que no pase de nuevo eso y quede 



       65	                        64	  
Percepciones de mujeres de los 

Pueblos indígenas en el Paraguay
Percepciones de mujeres de los 
Pueblos indígenas en el Paraguay

de balde. Esto es nuevo y entonces hay muchas cosas malas que ya habían 
pasado, tal cosa pasó y quedó de balde, pero ahora los cacique se esfuerzan 
para que estas violencia que hay no se queden de balde. Si nosotros fallamos, 
somos golpeados, y a los que atrapan los llevan a la cárcel, en círculo, en una 
casa y tenemos que trabajar, se dice cuanto tiempo tiene que ligar, eso es el 
reglamento indígena.

Círculo de Diálogo, Pueblo Mbyá Guaraní, Caaguazú.

6.2. Actores relevantes en casos de violencia basada en el género 
En las entrevistas se evidencia que los líderes tienen un alto grado de 
responsabilidad para resolver y encaminar una situación de violencia hacia 
las mujeres de sus comunidades. Esta  decisión depende de su persona, 
de su sensibilidad, honestidad y de un alto grado de conocimientos para 
manejar situaciones de violencia. Si los líderes no cuentan con estas 
fortalezas, los casos quedan fácilmente impunes y las mujeres en una 
mayor situación de vulnerabilidad e indefensión.

Las indígenas no podemos denunciar ningún tipo de violencia, porque en 
nuestra propia ley no dice. La ley 904 no dice eso, la ley solamente dice que 
nosotros tenemos que vivir en nuestra propia cultura y en base a la cultura 
no podemos hacer ninguna denuncia sin que el líder esté de acuerdo. Si el 
líder está de acuerdo, entonces tiene que hacer el trámite y la denuncia, pero 
mientras que él no haga la denuncia no se puede hacer nada y las mujeres se 
apeligran de eso, porque si yo me voy a denunciar una cosa que es mi problema 
en mi casa por ejemplo, y me voy a la comisaría, me van a preguntar si traigo la 
orden del líder. Si yo digo que todavía no tengo, que es mi problema, no es de él, 
no me aceptan, me envían otra vez a la casa, porque no vale mi palabra. Por eso 
yo siempre he dicho que la ley 904 está en contra de las mujeres. 

Círculo de Diálogo, Pueblo Qom, Presidente Hayes.

Y eso ya es como cada una decide reaccionar y claro que también tiene miedo, 
yo ya pasé por un curso, ahí conocí un caso en el que recién después de diez 
años una mujer se animó, tuvo el coraje para enfrentar la situación, y diez años 
ya es mucho tiempo. Entonces, eso nos muestra de que hay mucha necesidad 
de capacitación en ese tema. 

Círculo de Diálogo, Pueblo Avá Guaraní, Canindeyú.

El comisario de la comunidad se encarga de ellos y les ponen a trabajar y les 
hace firmar algún papel, si reincide y es muy grave, se le hecha de la comunidad.
Por ejemplo, si le mató a alguien y si es grave, se le manda a la justicia de afuera 
y si no es tan grave, lo solucionamos aquí mismo en la comunidad. 

Círculo de Diálogo, Pueblo Avá Guaraní, Asunción.

Cuando vimos esto, se le llama directamente a la policía para que le lleve al 
esposo para hablarle, y le preguntan a él. Ellos preguntan nomás, porqué le 
pegó a su esposa. Se le lleva a la fiscalía  una noche, por 24 horas, luego vienen 
los pastores y empiezan a trabajar por él. 

Referente del Pueblo Enhlet, Boquerón.

Era el temor de las mujeres indígenas anteriormente, dónde denunciar si le pegaba 
un latino, tenían miedo de comunicarse con otra persona, con la compañera que 
vive cerca de su casa, por ejemplo. Pero hoy en día, el que va a hacer la denuncia 
con la vecina es el marido mismo. Porque a veces, las mujeres se quedan ahí y 
tienen miedo de ir a denunciar, pero el que da aviso es el latino que le pega. Dice 
“estoy pegandole a mi mujer, porque me está haciendo estas cosas, por eso vine a 
avisarte, que hay problema en mi casa, no es que le quiero pegar así, pero me está 
haciendo algo que no me gusta y me duele lo que estoy haciendo”. 

Referente del Pueblo Enxet, Presidente Hayes.

Lo primero que hacemos siempre es recurrir a nuestros hermanos para 
solucionar los problemas de pareja o si no a los abuelos.

Referente del Pueblo Ayoreo, Boquerón.

Se le avisa al líder y después el líder pasa a la fiscalía o a veces pasa a la CODENI, 
entonces en esos lugares les ayudan a veces a ellas. Les dan consejos de cómo debe 
ser y si vuelven a hacer, entonces ya pasan a otra instancia. ¿A la policía? Sí, esos 
policías intervienen y lo llevan a la fiscalía y ahí entonces ya procede la justicia. Y 
si ahí ya se resuelve está bien y si no se resuelve pasa al Juez de Paz y ahí ya es otra 
instancia, ya es más pesado con los hombres. Así siempre se hace. ¿Por qué no se 
hace? Nosotros tenemos nuestra ley interna, pero no la practicamos dentro de la 
comunidad, lo que hagamos primero debemos hacerlo según nuestra ley dentro 
de la comunidad, debemos reunir a todos los afectados con el Consejo y con el 
Líder, les decimos, no es que los amenazamos, pero al menos debemos llegar a un 
acuerdo con ellos. A lo mejor porque no tienen coraje el líder, o sino el miedo. Tiene 
miedo de la gente, tiene miedo de los hombres. Siendo que los hombres maltratan 
a sus familias. Porque muchas veces los hombres no participan de las reuniones, 
entonces no saben cómo nosotros aplicamos las leyes. 

Referente del  Pueblo Guaraní Occidental, Boquerón. 

Muchas veces contamos la situación a los cacique igual no hacen nada, y así 
suele salir a fuera para hacer la denuncia, porque en la comunidad no se hace 
eso en el caso de las mujeres. 

Círculo de Diálogo, Pueblo Mbyá Guaraní, Caaguazú.

Hubo dos casos, pero ahora se calmó porque se denunció y parece que tienen 
miedo.Y va al juzgado, o sea que para eso está la fiscalía ahora y está el juzgado. 
Y se fue ella a denunciar e incluso se separó de su esposo. Primeramente ellos te 
preguntan bien y en algunos casos no saben nuestra ley, algunos si, nos dicen 
“ustedes tienen otra ley y no pueden así resolver”, pero en el caso de que él 
también es indígena, sí podemos tomar esa decisión.Pero si se trata de una 
indígena con un blanco, entonces se tiene que usar la ley blanca. 

Referente del  Pueblo Guaraní Occidental, Boquerón. 

Si es afuera de la comunidad es afuera, si no son casos muy graves dentro de la 
comunidad se solucionan aquí, pero si hay casos de acuchillamientos si damos 
denuncia afuera. 

Referente del Pueblo Paî Tavyterâ, Amambay.



       67	                        66	  
Percepciones de mujeres de los 

Pueblos indígenas en el Paraguay
Percepciones de mujeres de los 
Pueblos indígenas en el Paraguay

El líder es la autoridad en la comunidad, y siempre si ocurre un problema dentro 
de la comunidad y se lleva directamente afuera, de hecho se le va a llamar al líder.
Entonces es importante que se pase primero por el canal local, para que pueda 
él tener ya una referencia, aunque la mujer tome la decisión de salir afuera a 
denunciar los hechos. Yo he visto algunos casos, por ejemplo, cuando ya es una 
violencia recurrente, una violencia física, que tiene una cosa grave ya, en ese caso 
aparentemente ya dependerá mucho del líder. Si el líder tiene conciencia de que 
eso está mal, que no es normal, entonces apoya y acompaña a las mujeres. He visto 
casos en que las mujeres van y denuncian a la fiscalía, cuando están apoyadas o 
acompañadas por la comunidad misma, es importante. 

Referente del Consejo Continental de Pueblos Guaraníes, Paraguay.

7. PERSPECTIVAS, NECESIDADES Y 
     EXPECTATIVAS PARA LA PREVENCIÓN 
     Y ATENCIÓN DE LA VIOLENCIA DE GÉNERO
En este capitulo se sistematizan las percepciones que tienen las mujeres 
indígenas acerca de los servicios públicos, así como sus conocimientos 
acerca de los derechos que el Estado debe garantizarles. Por otro lado, 
se identifican las demandas y expectativas para comprender cuál sería la 
forma de trabajo que ellas proponen al Ministerio de la Mujer y las demás 
instituciones públicas con las que ellas interactúan.

7.1.    Percepción de los servicios públicos al que tienen acceso                                               	
	 las mujeres indígenas

En cuanto a la respuesta de los organismos del Estado encargado de 
atender los casos de violencia las entrevistadas respondieron que acuden 
a la policía y a la fiscalía en algunos casos. Afirman que las autoridades a 
las que recurren no brindan las soluciones al tema. En casos donde tienen 
parejas no indígenas y estos son violentos ellas no saben donde realizar 
las denuncias.  Las mujeres deciden denunciar ante la fiscalía o la policía 
recién cuando se trata de casos muy graves y complejos, cuando ya está 
en peligro la vida, aunque se sienten desanimadas por la falta de acción 
concreta por parte de las autoridades competentes. 

Pueblo Paî Tavyterâ



       69	                        68	  
Percepciones de mujeres de los 

Pueblos indígenas en el Paraguay
Percepciones de mujeres de los 
Pueblos indígenas en el Paraguay

Las mujeres entrevistadas indican que se sienten discriminadas por ser 
mujeres indígenas y pobres en las instituciones de atención pública para 
casos de violencia de género. Sienten que sus casos no son resueltos con 
la rapidez y diligencia necesaria. 

Te hacen caso, pero no es que tienen mucha voluntad, es por mucha insistencia, 
que venís y te vas, tenés que insistir. No es que son tan rápidos, sino muy lentos, 
tenés que gastar pasaje, muchas cosas gastás para venir e irte, para que se 
cumpla la ley, en cuanto la ley blanca. Pero en la ley consuetudinaria dentro de 
la comunidad, se resuelve según se da la situación, castigos según el reglamento, 
cada uno tiene su reglamento dentro de la comunidad. 

Referente del  Pueblo Guaraní Ocidental, Comunidad Urbana, Boquerón. 

Yo veo que es muy lento, se exigen muchos elementos de comprobación a la mujer, 
o sea, que sus solas palabras no bastan, y no debería de ser así, porque le exigen 
montones de exámenes que tiene que demostrar, testigos. Entonces por ahí es que 
se va diluyendo la gravedad y algunas por cansancio dejan, porque la fiscalía no 
lleva adelante, uno tiene que insistir e insistir, incluso no hay un abogado de la 
fiscalía que te acompañe para que vos puedas generar eso. Algunas incluso tienen 
que pagar abogado particular y eso no todas la mujeres pueden. He visto muchos 
casos que no se hace una comparecencia, para resolver amistosamente y bueno, se 
resuelve así y después se cae en resilencia el problema. 

Referente del Pueblo Aché, Caazapá. 

Recurrimos a las autoridades cuando los problemas son complejos, pero a 
través de los líderes de la comunidad. Si las instituciones públicas no solucionan 
nuestros problemas, nosotros como personas tenemos que solucionar de una 
vez. Terminamos nuestras relaciones y ya. 

Referente del Pueblo Ayoreo, Alto Paraguay.

No hay muchas denuncias formales en la comisaría, en la fiscalía hay poco 
todavía, yo no sé por qué. Yo pienso que se debe el temor de las mujeres a veces o 
también pienso que a veces se debe a la injusticia que pasan las mujeres, porque 
cuando hacen las denuncias, si hay violencia en la pareja, termina en el famoso 
“opá reí”, porque no tiene proceso de seguimiento. Me parece que ahí está el 
problema grande, que a veces la justicia no está completamente a favor de las 
mujeres todavía. 

Referente del Pueblo Enxet, Presidente Hayes. 

Nosotras tenemos acá una Secretaría de la Mujer, decimos así verdad, pero parece 
que ella no entiende su función como mujer, nosotras no podemos sobrepasar 
sobre ella. Como yo soy representante de la mujer indígena de Boquerón, entonces 
yo represento a las mujeres que están conmigo en las organizaciones. Soy la voz 
de ellas, la preocupación de ellas yo llevo afuera, cuando hay una invitación de las 
mujeres. Y a veces toco también un poquito de mi comunidad, las necesidades y 
cómo estamos, qué falta más. 

Referente del Pueblo Guaraní Occidental, Boquerón. 

Tenemos que ir al Puesto de Salud afuera, en Amistad o en Villa Choferes. Si es 
que ahí no hay nada, entonces nos vamos a Mariscal. De Mariscal Estigarribia 
si no hay nada, nos vamos a Asunción. Y si uno es pobre ya no alcanza a veces.
Cuando va venir el bebé, en los partos, eso es lo más difícil. Porque vos no sabés 
la hora y no hay medios. Vos llamás a la ambulancia, pero no hay. A veces 
te dicen que “hay accidentado” y la ambulancia se va a Asunción, entonces 
no viene. Y acá, taxi, si es que vos no estás preparado, no te va a venir taxi 
así nomás. Entonces falta una ambulancia o un medio para poder movernos 
también nosotros dentro de la comunidad. No es un vehículo que se va usar 
así nomás, sino es para urgencias con las mujeres que van a ir al hospital, para 
tener su bebé, para el parto. 

Referente del Pueblo Guaraní Occidental, Boquerón. 

Hasta el momento siempre uso mi remedio natural, el conocimiento de los 
chamanes indígenas que tengo, ese es el médico profesional que tengo hasta el 
momento. Pero las personas, las mamás, que solía acompañar anteriormente, 
ahora mejoró un poco, porque yo hablo y le apuro a las personas que tienen que 
atender a un enfermo, siempre encuentro enfrentamiento, siempre me peleo 
por la gente que tiene que ser atendida, pero es difícil todavía eso. No atienden 
rápido.

Referente del Pueblo Enxet, Presidente Hayes. 

La discriminación en el ámbito público sigue vigente, supuestamente se trabajó 
muchísimo pero la atención sigue siendo mala o se toma sus casos como una 
cuestión menor con ese tinte de compasión y no como una cuestión de Derechos. 
Y también persiste ese veni acá te vamos a dar todo, ese trato clientelar y mucho 
más cuando son mujeres. Un caso grave de una comunidad de Canindeyú, una 
compañera que llegó al hospital de Curuguaty con su hija en brazos desmayada 
por la fumigación, con un cólico por culpa de los agrotóxicos. Llega y le dicen, no 
te podemos atender porque para eso ustedes tiene su hospital en Limpio, y murió 
la criatura por la falta de atención. Otro caso, llegó una compañera indígena para 
denunciar la violación de su hija, creo que fue en San Pedro, y le dice: “eso nosotros 
no podemos resolver, eso ustedes tienen que resolver en su cultura, eso no nos 
corresponde”, y no le tomó la denuncia. Pero no solo pasa con indígenas sino con 
campesinas también por una cuestión machista, ahí si es por una cuestión de 
género, pero con las indígenas es doblemente, por eso de “vayan a resolver entre 
ustedes, nosotros no vamos a entrar en líos con ustedes”. Muchos casos quedaron 
en el oparei, el caso de Curuguaty quedó en la nada, el caso de San Pedro quedó 
en la nada, la violación a la chica quedó en la nada, le expulsaron nomás a la 
chica para no crear conflicto en la comunidad, le mandaron a la chica a otra 
comunidad, le dijeron que ella luego crea problema. Otro tema es la cuestión del 
INDI, el no reconocimiento de las mujeres como liderezas, hasta ahora es una 
lucha y entonces los propios líderes se sustentan en eso para no reconocer a las 
mujeres. En casi todas comunidades hay liderezas mujeres ahora, porque a partir 
de salir un poquito de su comunidad y de compartir se animan, por eso es tan 
importante el intercambio entre las compañeras indígenas, les ayuda muchísimo 
a valorarse a ellas como mujeres, esa fuerza se dan entre ellas y se animan. 

Referente de CONAMURI, Paraguay.



       71	                        70	  
Percepciones de mujeres de los 

Pueblos indígenas en el Paraguay
Percepciones de mujeres de los 
Pueblos indígenas en el Paraguay

Ellos dan recetas pero no saben si tenemos dinero para comprar, si tenemos 
como acceder, si preguntamos dentro del hospital y nos dicen que no tienen 
entonces volvemos así con las manos vacías, si tenemos que internarnos 
debemos ser caras duras sino llegan otros que están mejor vestidos y limpios 
atienden más rápido, y como indígenas a veces vamos sucios entonces ya no nos 
atienden. Debemos ser persistentes para que nos atiendan, solo así. Cuando 
hablamos de eso en la reunión durante la capacitación que tuvimos sobre 
tuberculosis nos dijeron que nuestras organizaciones, las dos asociaciones que 
tenemos deben escribir al ministro. 

Referente del Pueblo Paî Tavyterâ, Amambay.

En los centros de salud cuando se va la mujer indígena no se le trata bien porque 
es indígena. Yo suelo ir a las instituciones públicas, pero nunca se les atiende 
rápido a los pobres, llega alguno que tiene una carterita, una mejor pinta y se 
le atiende primero, nosotros quitamos números y luego te dicen vení mañana, 
eso pasa siempre. Yo me voy a formar fila, pero llega otro y nos quedamos así, 
venimos de vuelta en casa. 

Referente del Pueblo Guaraní Ocidental, Boquerón.

Yo he visto por ejemplo, sobre todo en la salud, el trato es muy frio, es así muy 
vertical, entonces la mujer no entiende y ya se va, no vuelve porque no entiende, 
no le llega. Como no es entendida ella misma, no puede plantear su propia 
situación abiertamente, porque tiene timidez, eso porque está constantemente 
presionada, no puede abrirse de por sí. Ese tema, hay que trabajar la parte 
psíquica emocional, si yo no sé llegar como médico, como enfermera a la que 
me necesita, esa que me necesita se va nomás, sencillamente. Por ejemplo, el 
tratamiento del papanicolaou, la mujer no entiende que significa eso y le crea 
temor. Entonces hace falta que una persona le explique bien que no es doloroso, 
que es importante, que es preventivo, que no es porque ella ya está enferma que 
se tiene que hacer, ese tipo de cosas. Incluso el tratamiento de la embarazada, 
las mujeres primerizas, el acompañamiento, es necesario que no tenga tantos 
hijos porque ella debilita su salud, todo eso es importante que sea mucho más 
abierto, o sea, crear los canales, ver la forma de cómo llegar a la persona.

Referente del Consejo Continental de los Pueblos Guaraníes, Paraguay.

7.2. Conocimiento de los Derechos de los Pueblos Indígenas                                                     	
          y de las Mujeres

En cuanto al conocimiento de los derechos de los pueblos indígenas 
y específicamente el de las mujeres, en su mayoría manifiesta 
desconocimiento. Aquellas que conocen mejor sus derechos, son las que 
han tenido experiencia de participación en espacios fuera de la comunidad, 
mientras que aquellas que tienen  menos participación externa, manifiestan 
no conocer los derechos. Aún cuando las mujeres conocen sus derechos, 
ellas mismas señalan la necesidad de reflexionar y profundizar a partir de los 
mismos, incluyendo a los hombres, de manera que puedan incorporarlos 
en sus vidas concretas.

No sé mucho, pero sé que hay leyes que hablan y defienden a la mujer. Nosotras 
como indígenas tenemos la obligación de exigir nuestros derechos al Estado, 
pero primeramente tenemos que saber qué derecho tenemos como mujer.

Referente del Pueblo Ayoreo, Boquerón.

Hay más ahora mujeres que saben sus derechos, porque ya se van más a la 
escuela y por eso ahora las mujeres ya aprendieron más cosas. Se le cuenta 
ya que las mujeres tienen derechos, que los hombres no pueden hacer lo que 
quieran con las mujeres.

Círculo de Diálogo Pueblo Mbya Guaraní, Caaguazú.

Las mujeres tienen derechos y realmente las señoras pasan muchos 
sufrimientos en la parte del hogar digamos, o sea, que nosotros queremos 
tener como dueña de la casa alguien que no entiende nada. Entonces nosotros 
nomás entendemos todo, nosotros nomás sabemos todo y nosotros queremos 
hacer como entendemos y no queremos dar ese derecho a nuestras señoras. 
Por ejemplo, nosotros venimos fallando a nuestras amas de casa, a las señoras. 
Lo que nosotros no queremos es que nuestra señora mande por nosotros, 
nosotros no queremos que nos digan esto está mal y esto está bien, eso lo que 
no queremos. La mayoría en la comunidad indígena son así. A nosotros los 
indígenas, las mujeres nos tienen miedo, de nosotros mismos tienen miedo, por 
eso no denuncian cuando algo hicimos mal, porque nos tienen miedo, porque 
nosotros les decimos, si me demandás te golpearé más o tal cosa haré contigo. 
Entonces las señoras tienen miedo y solo callan, no le comentan al cacique ni 
a los vecinos, ni donde le corresponde no se va, porque tienen miedo, guardan 
silencio y no defienden sus derechos. Eso es lo que más pasa en la comunidad 
y nosotros los hombres, los señores, somos lo que hacemos eso, trancamos 
sus derechos para que no saquen eso que necesitan. Entonces esa es una 
gran preocupación de las señoras, es una gran preocupación que tienen ellas 
porque realmente nosotros los hombres no les damos sus derechos como ellas 
quieren. Lo que falta es un cumplimiento de los reglamentos de los derechos 
de las mujeres, eso es lo que realmente falta, y si se procede solo a los señores, 
se afirma esa situación de ese lado, y vamos a dar más derechos a las señoras 
y no van a hacerles tener más miedo. Ellas van a dejar de tener miedo cuando 
sientan que tienen derechos, la ley las ampara y le tienen que apoyar.

Círculo de Diálogo Pueblo Mbya Guaraní, Caaguazú.

El derecho al acceso de la salud, la Constitución mismo dice, la Carta Magna, 
la Convención de las Naciones Unidas, el Convenio 169 que firmó el Estado 
Paraguayo, el problema es que no se cumple... Hay leyes buenas, pero falta la 
práctica. Si los indígenas mismos, si las mujeres indígenas no conocen esas 
leyes, pienso que va ser difícil se pongan en práctica. 

Referente del Pueblo Enxet, Presidente Hayes.



       73	                        72	  
Percepciones de mujeres de los 

Pueblos indígenas en el Paraguay
Percepciones de mujeres de los 
Pueblos indígenas en el Paraguay

Todas las mujeres tenemos derechos, solo nosotras podemos defender nuestros 
derechos, no puede otro defender tus derechos, tenés que hablar y decir. Las 
mujeres ya saben, pero hace falta que se les explique más de que se trata, a 
través de cursos de capacitación sobre violencia doméstica, maltrato en los 
trabajos o dentro de la casa, ahí lo que falta, porque por derechos a veces se 
entiende muchas cosas y se calla mucho. Nosotras vimos que dentro de la ley 
904 no se habla luego de la mujer, ni tampoco de los niños, seguramente se 
contempló alguna vez, pero no se especificó. Yo que salgo más conozco la ley 
1600, pero hace falta más capacitación para que se entienda en la comunidad, 
hace falta más, para clarificar a la gente, porque cuando hablamos de derechos 
existen muchos, a la tierra, al trabajo, a la salud.

Referente del Pueblo Guaraní Occidental, Boquerón.

La ley no nos ampara, y si estas cosas se llevan adelante, primero se tiene que 
revisar la ley, después vienen a la comunidad y hacen preguntas, porque yo no 
puedo decir que ustedes van a llevar al Ministerio  de la Mujer y van a solucionar 
todo, no van a hacer y yo tengo todas las leyes y el estatuto de las comunidades 
indígenas, y esta es de la Asamblea General de las Naciones Unidas, yo leo 
siempre esto, pero ninguna cosa nos ampara a las mujeres.

Círculo de Diálogo Pueblo Qom, Presidente Hayes.

Hay muchas mujeres que no saben de sus derechos, pero ahora ya hay más que 
saben acerca de sus derechos, como mujeres tenemos derechos, entendemos 
que no sólo los hombres tienen derechos, los mismos derechos tienen los 
hombres y las mujeres.

Círculo de Diálogo Pueblo Mbyá, Caaguazú.

Se habla de derechos, se dice en la radio, pero no se cumple, traen cosas en 
nombre de los pobres. 

Referente del Pueblo Guaraní Occidental, Boquerón.

Se ve bien los derechos de la mujer, el derecho a la tierra, pero se debe ver desde lo 
que se siente en la comunidad. Primero mirar lo que piensa la comunidad y ver 
si las leyes, los derechos de afuera, coinciden con lo que piensa la comunidad.

Referente del Pueblo Paî Tavyterâ, Amambay.

Saber cómo nos tenemos que defender, eso es lo que necesitamos saber, es muy 
difícil que yo pase esas cosas, porque yo ya sé lo que debo hacer en estos casos, 
conozco mis derechos. Si mi esposo me hace daño yo le tengo que demandar, 
si él le hace daño a su familia yo le tengo que demandar. Por eso nosotras ya 
pedimos que hacia la comunidad se haga también este tipo de capacitación, 
porque en Fortuna, por ejemplo, ya hay muchas mujeres que saben de sus 
derechos, pero en las comunidades que están más en la campaña, no se sabe 
mucho y ahí hace falta que se hagan capacitaciones. 

Círculo de Diálogo Pueblo Avá Guarani, Canindeyú.

Sería muy bueno saber lo que dice la ley sobre esto y sobre todo, que nuestros 
maridos sepan que no estamos desprotegidas, para que no piensen que pueden 
hacer lo que quieran con nosotras.

Círculo de Diálogo Avá Guarani, Asunción.

7.3. Expectativas hacia el Ministerio de la Mujer y otras                   	       	
          instituciones del Estado

La demanda que hacen las mujeres indígenas en cuanto a la atención 
necesaria por parte de las instituciones públicas se destaca la integralidad, 
es decir el cumplimiento de los derechos consagrados para el buen vivir, 
resaltan la atención a la salud, la educación a los niños/as y la atención 
a la tercera edad, así como la participación protagónica en el diseño de 
las políticas públicas por medio del derecho a la consulta libre, previa e 
informada, estipulada en el Convenio 169 de la OIT de los pueblos Indígenas.

Nuestras costumbres tienen que respetar, sea donde sea, se tiene que llevar 
en cuenta eso, cualquier intervención y por sobre todo, si hay algún trabajo o 
proyecto hay que consultar con nosotros, la consulta previa se dice, con nosotros 
se tiene que empezar ese trabajo y así capaz nosotros hagamos encaminar. La 
consulta previa es el acuerdo, ese trabajo tienen que hacer con nosotros, no 
es que de aquellos lados tienen que traer y así tienen que hacer. O sea, antes 
era así, porque no se nos daba la participación protagónica real, sin embargo 
nosotros tenemos esa capacidad, nosotros mismos podemos crear nuestro 
propio destino, sabemos como queremos el trabajo, en eso entra todo, salud, 
tierra, educación, muchas cosas ya entra dentro de eso, si hablamos de derechos. 

Referente del Pueblo Avá Guarani, Central.

Para empezar, no hay atención en el campo, o sea, esto de las comisarias especializadas 
están todas en la zona metropolitana. Y ese es un problema de muchas Políticas 
de Estado, que se centralizan en Asunción o áreas urbanas y no llegan al campo. 
Entonces la atención a las mujeres campesinas e indígenas es muy difícil, y peor aún 
para las mujeres indígenas que tienen un puesto de salud a 100 o 200 km… Mientras 
le llevás al enfermo ya se te murió por el camino. También la cuestión de la salud 
sexual y reproductiva, está en cero por falta de voluntad política. Y el tema de tener 
un hospital solo para indígenas es aún mucho más discriminativo, para mí, porque 
si no tienen las condiciones para llegar, entonces no se puede lograr la atención 
equitativa, pero esa es una mirada mía nomas, porque me parece que está mal 
decir este es un hospital para los indígenas y este para los blancos. Pero en algunos 
casos las compañeras piden eso, porque por lo menos ellas se plaguearán como ellas 
mismas y serán entendidas, porque en los otros servicios públicos no tienen cabida, 
“no nos aguantan” dicen ellas, dicen que somos “sucias, puercas, con mal olor”. Ellas 
ya no quieren pasar por ese tipo de cosas y por eso piden algo propio para ellas, dicen 
que eso no dirán de ellas otros indígenas. Quieren ser atendidas por otros indígenas. 
Por otro lado, los técnicos y técnicas indígenas que están surgiendo y no tienen acceso 
a puestos de trabajo, no son considerados en los concursos, porque los parámetros 
no tienen los criterios indígenas. 

Referente de CONAMURI, Paraguay.

En el INDI -conjuntamente con el Ministerio de la Mujer-  deberían modificar 
algunas cosas de la ley 904/89, porque ahí solamente habla de los pueblos 
indígenas y de las costumbres, vivencias y comidas, que es nuestra cultura y eso 
nomás, que se debería respetar y también está que cada comunidad debe tener 
su líder y a ese líder se debe respetar. Pero las mujeres no tienen ninguna ley que 
les ampara dentro del estatuto de la comunidad indígen.  

Círculo de Diálogo Pueblo Qom, Presidente Hayes.



       75	                        74	  
Percepciones de mujeres de los 

Pueblos indígenas en el Paraguay
Percepciones de mujeres de los 
Pueblos indígenas en el Paraguay

Seria mejor que sean mujeres las que trabajen en los servicios, para que podamos 
contar más fácilmente a ellas las cosas que nos pasan en nuestras relaciones 
como pareja.  

Referente del Pueblo Ayoreo, Boquerón.

Hasta ahora no vimos que entre la Secretaría de la Mujer, solamente las mujeres 
enhlet trabajan en el tema, ellas mismas. Para que puedan venir a trabajar 
deben contactar con el administrador para que puedan organizar el encuentro 
y avisar a las mujeres, así ellas les  esperan. Se pueden hacer en una comunidad 
primero y otro día en otra comunidad, para que participen muchas mujeres, 
porque somos muchas, no van a entrar todas en la iglesia.

Referente del Pueblo Enlhet, Boquerón.

Sería interesante, importante, que el Ministerio de la Mujer de este país tenga 
en cuenta también a las mujeres que viven dentro de la comunidad indígena 
misma, que existen y que sufren también. Yo pienso que ese Ministerio tiene 
que unir las voces de cada mujer, de cada pueblo, sin distinción de raza. 
Tener su Secretaría en cada Gobernación, estar cerca de las mujeres indígena 
para que puedan ayudar... no va solucionar toda clase de problema, pero es 
importante que haya esos lazos, entre las mujeres indígenas de cada pueblo, 
con las no indígenas. Así yo pienso que se puede hacer muchas cosas buenas 
con las otras compañeras que sufren de la violencia y la discriminación. Todas 
juntas podemos eliminar todo eso. A veces me peleo con los jueces de mi zona, 
que tengo también el proceso de lucha con ellos, me conocen bien, a veces, me 
dicen «qué hacen las instituciones públicas para las mujeres indígenas, qué 
solución podemos tener con las mujeres», yo a veces, la respuesta que les doy, 
que las instituciones públicas si quieren trabajar bien tienes que ir y sentar y 
dialogar con las mujeres indígenas dentro de la comunidad, si es que quiere 
verdaderamente hacer las cosas, porque las que hacen los trabajos comunitarios 
son las mujeres. Si va haber limpieza de la iglesia, siempre ponen las manos las 
mujeres, si va ser limpieza para la escuela, siempre las mujeres ahí ponen sus 
manos, si es que va haber reunión, las mujeres, si es que va haber actividades, 
venta de artesanía, las mujeres mismo se organizan y preparan el lugar y yo 
pienso que sería bueno trabajar con las mujeres, porque también las instituciones 
públicas si se habla del agua, las mujeres lo que saben si es lejos o no es lejos lo 
que trae el agua para la utilización de la familia de cada casa y las enfermedades 
también, quién le cuida a sus hijos, las mujeres, por lo menos sería bueno sentar y 
dialogar y sacar propuestas con las mujeres indígenas de cada pueblo. 

Referente del Pueblo Enxet, Presidente Hayes.

Ellos deben venir a capacitar a los jóvenes, varones, mujeres y adultos, ahí 
deben venir a escucharles. Deben escuchar. Ahí los adultos que ya saben deben 
hablar. Se debe unir lo que traen desde afuera las instituciones y escuchar lo que 
siente y piensa la comunidad, solo así tendrá un resultado efectivo, porque si no 
escuchan también a la comunidad, no será positivo el trabajo. Deben ir  juntos, 
no solo ser lo que traen de afuera, así no les gusta a todos y no se adhieren todos 
y no sale bien el trabajo. 

Referente del Pueblo Pai Tavytera, Amambay.

Para que comiencen bien el trabajo que quieren hacer, tienen que trabajar 
con las mujeres primero, se tiene que trabajar con ellas, preguntar a ellas, 
como ellas sienten, qué necesidad tienen como mujer, sea la cultura que sea, 
ese sentimiento, preocupación, esa mujer tiene que decir que trabajo quiere 
que se haga con ellas, y se tiene que llevar en cuenta las diferentes culturas, 
porque cada cultura dice como tiene que ser el comportamiento de una mujer, 
el sentimiento de una mujer, y como esa señora se considera, mujeres y chicas 
como consideran. Yo no puedo hacer una consulta y hago los trabajos solo con 
los avá o con los aché, y ahí se va a ir mujer ayorea, mujer nivaclé, o mujer 
guaraní, nosotras verdad, porque cada uno tenemos  una forma, eso tienen que 
diferenciar, así como la ley de educación, se enseña a los niños en su idioma a 
partir del  nivel hasta el tercero, por ejemplo, como mbyá, como avá, como aché, 
cada uno por su costumbre y por su sentimiento.

Referente del Pueblo Avá Guaraní, Central.

Por sobre todo educación y salud, porque tenés que estar sano para que puedas 
tener buen vivir y trabajar, también que se le de más participación protagónica 
a la mujer y que se valore como mujer, como madre, como cuidadora, como 
creadora de vida, porque la mujer es creadora de vida, ella es la que tiene hijo, 
es la que trae a un ser humano, entonces ella es una creadora de vida y así 
como creadora de vida se le tiene que valorar y respetar a la mujer y en todas las 
culturas. Se tiene que trabajar para su progreso, ¿pero que quiere decir? Que se 
te da terreno grande, pero si estás enfermo no te sirve eso o que se te brinde una 
buena educación, pero si vos estás enfermo no te sirve, o si tenés criatura enferma, 
entonces en la parte salud se tiene que fortalecer más, entre las mujeres para 
que ellas puedan progresar y vivir más tiempo. Porque ahora no viven mucho 
las mujeres, a muy temprana edad mueren, ya no hay más abuelas, ya hay poco 
y ahí sí que ya se pierde toda una tradición, toda una sabiduría transmitida. 
Se tiene que valorar a las abuelas, hay que cuidar a las abuelas, dar atención 
a las adultas mayores. Las abuelas, sobretodo las empíricas, las médicas, las 
que ayudan a tener hijos, eso son lindos conocimientos que quedan. También 
las chicas y los chicos pueden aprender esos conocimientos, esa sabiduría, 
recuperar eso de antes para que no se pierda por completo. Porque o sino, si 
ya desaparecen los abuelos, ya va a desaparecer por completo,  antes de que 
desaparezca que se recupere de nuevo y ahí se tiene que trabajar también por la 
cultura, la artesanía, nuestra comida de antes. 

La agricultura, sobre nuestras semillas, porque eso ya se está perdiendo 
también, porque se trajeron esos venenos y mataron todas nuestras semillas 
nativas y por sobre todo el medio ambiente. El medio ambiente es el que nos 
da el vigor, eso significa, te lleva muchos remedios y  comida, pero por la tierra 
y el agua ahora llegan esas enfermedades y no te va servir tampoco nada, sino 
nuestra tierra, nuestro lugar de vivir, eso es lo que tenemos que agrandar para 
que podamos tener vigor y vivir mucho tiempo.

Referente del Pueblo Avá Guaraní, Central.



       77	                        76	  
Percepciones de mujeres de los 

Pueblos indígenas en el Paraguay
Percepciones de mujeres de los 
Pueblos indígenas en el Paraguay

Sé que hay muchas mujeres que pasan por eso y hay muchas que sufren violencia en 
sus propias familias. Lo más necesario es la capacitación, para que la mujer conozca sus 
derechos y se entere de qué hacer en estos casos, así va a poder defender sus derechos y 
los derechos de sus hijos, para que ella pueda ser atendida y asesorada. 

Sería bueno que la capacitación se lleve a cabo también en esas 10 comunidades, y si yo 
me entero de mis derechos y obligaciones, ellas tienen que saber también, no sirve si solo 
yo me entero y las otras no, puede ser que las otras estén pasando mal y haya violencia 
en sus casas o afuera en sus comunidades, cada hogar es diferente. No porque en mi 
casa no haya violencia, no significa que las otras no, cada una seguramente va a contar 
su experiencia.

Pedimos al gobierno que en cada ministerio haya un representante indígena que se haga 
cargo de atender a los indígenas. Nosotras tenemos muchas necesidades en nuestras 
comunidades, en nuestros departamentos, en nuestros distritos, sería bueno que se cuente 
para eso con una mujer indígena en los entes públicos.

Los derechos de la mujer, derechos de los niños y también la violencia, si nos capacitan, 
y si solo venimos mujeres, nos vamos a complicar mucho ¿y nuestros hombres? ¿Y 
nuestros hijos? Luego nos vamos a ir a quejar con ellos y a contarles lo que escuchamos 
y cómo es ahora, y ellos no nos van a entender. Sólo si ellos nos acompañan y se enteran 
también, es posible que cambie algo.

Hay algunas mujeres que aunque sufran muchísimo, nunca van a decir nada y como 
dijo esa señora hace un rato: «Yo no les voy a contar nada, porque ustedes no me van a 
dar ninguna solución».

Nos quedamos tranquilas ahora que sabemos que ustedes nos escucharon y se dan 
cuenta de lo que nos afecta y nos duele. Ahora sabemos que van a darnos una respuesta 
y a ayudarnos, para que sepamos cómo manejarnos, eso es lo que estamos esperando, 
y que esto no se acabe en la nada y nuestras palabras se queden sin ningún resultado. 
Muchas reuniones ya tuvimos así y hasta ahora nadie todavía nos trajo ninguna 
respuesta positiva de nada. 

También quiero hablarles de la artesanía, este es mi trabajo, esto es lo que hacemos. 
Algunas veces sin desayunar nos vamos al pueblo de Curuguaty a vender y después de 
vender alguna cosa recién puedo entrar en alguna panadería a comprarme algo para 
comer, y si no vendo hay veces que no tengo aceite o sal o algo así en mi casa y me tengo 
que ingeniar. Yo tengo cinco hijos, y tres de ellos son escueleros, gasto alrededor de treinta 
mil guaraníes por día y eso ya es demasiado. Necesitan zapatos y ropas, siempre tienen 
que irse bien limpios, también tienen que comer, para que puedan estudiar tranquilos. 

Ya es hora de que cambie esto y que en serio nos tengan en cuenta, entonces yo les 
pregunto, si es que tienen alguna forma de ubicar nuestra artesanía, para que podamos 
hacer por ejemplo por doscientos mil y que esa venta sea regular, así ya vamos a estar 
más tranquilas, sabiendo que tenemos el sustento para nuestra familia. 

Círculo de Diálogo Pueblo Avá Guaraní, Canindeyú.

Pueblo Angaite



       79	                        78	  
Percepciones de mujeres de los 

Pueblos indígenas en el Paraguay
Percepciones de mujeres de los 
Pueblos indígenas en el Paraguay

8. RECOMENDACIONES A PARTIR 
     DE LA INVESTIGACIÓN 

ESPACIOS DE ENCUENTRO y CAPACITACIÓN
Las mujeres han indicado que es preciso contar con un espacio de reflexión inter-
pueblo para discutir y abordar la violencia de género hacia las mujeres indígenas. 
Desarrollar talleres y capacitaciones de interés para mujeres. Involucrar a las parejas 
en las capacitaciones de mujeres y liderezas, para lograr un entendimiento mutuo. 
Que las capacitaciones sean hechas en sus idiomas maternos, ya que se sienten en 
mayor confianza. Tener en cuenta las enseñanzas tradicionales inculcadas por los/as 
abuelas/os, por ejemplo el cuidado del cuerpo de la mujer y otros temas. Solicitan 
que las diferentes instituciones públicas que asisten y garantizan derechos de las 
mujeres, cuenten con promotoras de los pueblos indígenas, que acompañen cuando 
sea necesario realizar denuncias o asistir a los centros de atención de salud. 

PARTICIPACIÓN DE LIDERAZGOS FEMENINOS
Consulta previa e informada para las formulación de políticas, planes y proyectos 
relacionados con las mujeres indígenas. Trabajar por medio de las organizaciones 
de mujeres existentes, donde ellas tengan participación activa, de manera que la 
organización pueda acompañar a mujeres de su propia comunidad. En cualquier 
decisión a nivel nacional, incluir la diversidad cultural, la particularidad de cada 
una de las culturas.

ARTICULACIONES INTERINSTITUCIONALES
Es prioritario que el Ministerio de la Mujer trabaje con el Ministerio de Salud Pública 
en la elaboración e implementación de un protocolo de recepción y consulta de 
mujeres indígenas en centros de salud, en las regiones con alto porcentaje de 
pueblos indígenas. Ante la ausencia de información específica acerca de violencia 
de género hacia mujeres indígenas, se visibiliza también la necesidad de un trabajo 
interinstitucional entre el Ministerio de Justicia y Trabajo y el Ministerio de la Mujer 
para desarrollar avanzar en dos líneas de trabajo: a) sensibilizar a los diferentes 
pueblos de la necesidad de información y la importancia que sean comunicados 
los casos de violencia contra las mujeres y decesos en las comunidades. b) que los  
juzgados de paz cuenten con un protocolo para recibir casos de violencia contra 
las mujeres y decesos de miembros indígenas que incluya el sexo, pueblo y las 
causas. Esto permitirá contar con fuente de información acerca de violencia de 
género hacia mujeres indígenas.

RECOMENDACIONES POR SECTOR

COMUNIDADES / PUEBLOS INDÍGENAS

-	 Organización y prevención de violencia de género.

-	 Formación de promotoras de derechos de las mujeres y derecho a una vida 
libre de violencia a nivel comunitario.

-	 Espacios comunitarios de diálogo y reflexión sobre temas que interesan a la 
mujer. 

-	 Promoción de espacios de capacitación en producción de artesanía, 
comercialización, trabajos manuales y producción agrícola.

ORGANIZACIONES DE LA SOCIEDAD CIVIL

-	 Campaña de sensibilización sobre violencia de género en comunidades 
indígenas.

-	 Elaboración de spots radiales en distintos idiomas indígenas para 
sensibilización a través de radios comunitarias.

-	 Elaboración de materiales didácticos en los distintos idiomas sobre 
derechos de las mujeres y derecho a la vida libre de violencia.

-	 Identificación de instancias de protección de las mujeres víctimas de 
violencia.

-	 Creación de una agenda de comunicación.

INSTITUCIONES DEL ESTADO 

Ministerio de la Mujer

-	 Fortalecimiento del área de atención indígena.

-	 Apertura de espacios diferenciados de atención a mujeres indígenas 
víctimas de violencia a nivel local, especialmente en las ciudades de 
Filadelfia, Curuguaty y cabeceras departamentales.

-	 Liderar espacios interinstitucionales de promoción de una vida libre de 
violencia y de atención a mujeres víctimas de violencia, con el Ministerio 
Público, Ministerio de Salud, INDI, Policía Nacional. 

-	 Propiciar espacios de capacitación productiva para mujeres indígenas, 
conjuntamente con el Servicio Nacional de Promoción Profesional y el 
Instituto Paraguayo de Artesanía.

-	 Elaboración de protocolos de atención indígena para la realización de 
denuncias por violencia de género.



       81	                        80	  
Percepciones de mujeres de los 

Pueblos indígenas en el Paraguay
Percepciones de mujeres de los 
Pueblos indígenas en el Paraguay

9. Resumen de la Normativa local e internacional que 
     garantiza el derecho a una vida libre de violencias 
     para las mujeres indígenas

Convención para la eliminación de toda forma 
de discriminación contra la mujer (CEDAW, 1981) 

Discriminación

ARTICULO 1:  «A los efectos de la presente Convención, la expresión “discriminación contra 
la mujer” denotará toda distinción, exclusión a restricción basada en el sexo que tenga 
por objeto o por resultado menoscabar o anular el reconocimiento, goce o ejercicio 
por la mujer, independientemente de su estado civil, sobre la base de la igualdad del 
hombre y la mujer, de los derechos humanos y las libertades fundamentales en las 
esferas política, económica, social, cultural y civil o en cualquier otra esfera».

Garantía de los derechos humanos y las libertades fundamentales

ARTICULO 3: «Los Estados Partes tomarán en todas las esferas, y en particular en 
las esferas política, social, económica y cultural, todas las medidas apropiadas, 
incluso de carácter legislativo, para asegurar el pleno desarrollo y adelanto de la 
mujer, con el objeto de garantizarle el ejercicio y el goce de los derechos humanos 
y las libertades fundamentales en igualdad de condiciones con el hombre».

Ministerio de Salud Pública y Bienestar Social

-	 Elaboración de protocolos de salud para el registro de causas y consultas de 
mujeres indígenas. Estadísticas vitales diferenciadas para pueblos indígenas.

-	 Promoción de la inserción de profesionales mujeres en la atención de salud 
reproductiva y materno infantil.

-	 Campaña de Salud Sexual y Reproductiva con capacitaciones a promotoras 
indígenas sobre ETS y planificación familiar.

Ministerio Público

-	 Iniciar cursos de especialización sobre derechos de los pueblos indígenas 
para funcionarios, en los departamentos de mayor población indígena.

-	 Promoción de estudios para la adecuación del derecho positivo y los 
derechos consuetudinarios.

-	 Elaboración de protocolos para la atención diferenciada en casos de 
violencia contra mujeres indígenas.

Secretaria de la Niñez y la Adolescencia

-	 Promoción de espacios de capacitación sobre los derechos de los NNAs.

-	 Creación de espacios de atención especializada, conjuntamente con las 
CODENI, para denuncias y seguimiento de prestación alimentaria, violencia 
hacia NNAs.

-	 Elaboración de protocolos adecuados para la restitución de derechos para 
NNAs indígenas.

Pueblo Angaité



       83	                        82	  
Percepciones de mujeres de los 

Pueblos indígenas en el Paraguay
Percepciones de mujeres de los 
Pueblos indígenas en el Paraguay

Ejercicio pleno de los Derechos civiles, políticos,                                                                                                              
económicos, sociales y culturales 
ARTICULO 5: “Toda mujer podrá ejercer libre y plenamente sus derechos civiles, 
políticos, económicos, sociales y culturales y contará con la total protección de 
esos derechos consagrados en los instrumentos regionales e internacionales 
sobre derechos humanos. Los Estados Partes reconocen que la violencia contra la 
mujer impide y anula el ejercicio de esos derechos». 

Convenio 169 sobre pueblos indígenas y 
tribales en países independientes (OIT, 1991) 

Goce de Todos los Derechos Humanos 
ARTICULO 3.1: «Los pueblos indígenas y tribales deberán gozar plenamente de los 
derechos humanos y libertades fundamentales, sin obstáculos ni discriminación».

Igualdad
ARTICULO 2: «Los gobiernos deberán asumir la responsabilidad de desarrollar, con 
la participación de los pueblos interesados, una acción coordinada y sistemática 
con miras a proteger los derechos de esos pueblos y a garantizar el respeto de su 
integridad: a) que aseguren a los miembros de dichos pueblos gozar, en pie de 
igualdad, de los derechos y oportunidades que la legislación nacional otorga a los 
demás miembros de la población».

No Discriminación
ARTICULO 3.1: «Los pueblos indígenas y tribales deberán gozar plenamente de los 
derechos humanos y libertades fundamentales, sin obstáculos ni discriminación. 
Las disposiciones de este Convenio se aplicarán sin  discriminación a los hombres 
y mujeres de esos pueblos».

Combate a los prejuicios
ARTICULO 31:  «Deberán adoptarse medidas de carácter educativo en todos los sectores 
de la comunidad nacional, y especialmente en los que estén en contacto más directo 
con los pueblos interesados, con objeto de eliminar los prejuicios que pudieran tener 
con respecto a esos pueblos. A tal fin, deberán hacerse esfuerzos por asegurar que 
los libros de historia y demás material didáctico ofrezcan una descripción equitativa, 
exacta e instructiva de las sociedades y culturas de los pueblos interesados».

Igualdad de Género
ARTICULO 3.1: «Las disposiciones de este Convenio se aplicarán sin discriminación a 
los hombres y mujeres de esos pueblos».

Declaración de las Naciones Unidas
sobre Derechos de los Pueblos Indígenas (ONU, 2007) 

Goce de Todos los Derechos Humanos 
ARTICULO 1: «Los indígenas tienen derecho, como pueblos o como individuos, al 
disfrute pleno de todos los derechos humanos y las libertades fundamentales 
reconocidas en la Carta de las Naciones Unidas, la Declaración Universal de 
Derechos Humanos y las normas internacionales de derechos humanos». 

Trata de mujeres y la explotación a través de la prostitución

ARTICULO 6: «Los Estados Partes tomarán todas las medidas apropiadas, incluso 
de carácter legislativo, para suprimir todas las formas de trata de mujeres y 
explotación de la prostitución de la mujer».

Mujeres de zonas rurales 

ARTICULO 14.1: «Los Estados Partes tendrán en cuenta los problemas especiales a que 
hace frente la mujer rural y el importante papel que desempeña en la supervivencia 
económica de su familia, incluido su trabajo en los sectores no monetarios de la 
economía, y tomarán todas las medidas apropiadas para asegurar la aplicación de 
las disposiciones de la presente Convención a la mujer de las zonas rurales».

Convención Interamericana para prevenir, sancionar y 
erradicar la Violencia contra la Mujer (Belén do Para, 2004) 

Concepto de Violencia 
ARTICULO 1:  «Para los efectos de esta Convención debe entenderse por violencia 
contra la mujer cualquier acción o conducta, basada en su género, que cause 
muerte, daño o sufrimiento físico, sexual o psicológico a la mujer, tanto en el ámbito 
público como en el privado». 

Tipos de Violencia 
ARTICULO 2: «Se entenderá que violencia contra la mujer incluye la violencia física, 
sexual y psicológica: a) que tenga lugar dentro de la familia o unidad doméstica o 
en cualquier otra relación interpersonal, ya sea que el agresor comparta o haya 
compartido el mismo domicilio que la mujer, y que comprende, entre otros, violación, 
maltrato y abuso sexual; b) que tenga lugar en la comunidad y sea perpetrada por 
cualquier persona y que comprende, entre otros, violación, abuso sexual, tortura, trata 
de personas, prostitución forzada, secuestro y acoso sexual en el lugar de trabajo».

Vida Libre de Violencias 
ARTICULO 3: «Toda mujer tiene derecho a una vida libre de violencia, tanto en el 
ámbito público como en el privado».

ARTICULO 6:  «El derecho de toda mujer a una vida libre de violencia incluye, entre otros: a. 
el derecho de la mujer a ser libre de toda forma de discriminación, y b. el derecho de la 
mujer a ser valorada y educada libre de patrones estereotipados de comportamiento y 
prácticas sociales y culturales basadas en conceptos de inferioridad o subordinación».

Goce de Todos los Derechos Humanos 
ARTICULO 4: «Toda mujer tiene derecho al reconocimiento, goce, ejercicio y protección 
de todos los derechos humanos y a las libertades consagradas por los instrumentos 
regionales e internacionales sobre derechos humanos. Estos derechos comprenden, 
entre otros: a) que se respete su vida; b) que se respete su integridad física, psíquica 
y moral; c) a la libertad y a la seguridad personales; d) a no ser sometida a torturas; e) 
a que se respete la dignidad inherente a su persona y que se proteja a su familia; f ) 
a igualdad de protección ante la ley y de la ley; g) a un recurso sencillo y rápido ante 
los tribunales competentes, que la ampare contra actos que violen sus derechos; h) 
a libertad de asociación; i) a la libertad de profesar la religión y las creencias propias 
dentro de la ley, y j) a tener igualdad de acceso a las funciones públicas de su país y 
a participar en los asuntos públicos, incluyendo la toma de decisiones». 



       85	                        84	  
Percepciones de mujeres de los 

Pueblos indígenas en el Paraguay
Percepciones de mujeres de los 
Pueblos indígenas en el Paraguay

Ley 1160 Código Penal Paraguayo (1997)
Coacción Sexual
ARTICULO 128: 1º El que mediante fuerza o amenaza con peligro presente para la vida 
o la integridad física, coaccionara a otro a padecer en su persona actos sexuales, o 
a realizar tales actos en sí mismo o con terceros, será castigado con pena privativa 
de libertad de hasta diez años. Cuando la víctima haya sido coaccionada al coito 
con el autor o con terceros, la pena privativa de libertad será de dos a doce años. 
Cuando la víctima del coito haya sido un menor, la pena privativa de libertad 
será de tres a quince años. 2º La pena podrá ser atenuada con arreglo al artículo 
67 cuando, por las relaciones de la víctima con el autor, se dieran considerables 
circunstancias atenuantes. 3º A los efectos de esta ley se entenderán como: 1. 
actos sexuales, sólo aquellos que, respecto del bien jurídico protegido, sean 
manifiestamente relevantes; 2. actos sexuales realizados ante otro, sólo aquellos 
que el otro percibiera a través de sus sentidos.

Trata de Personas
ARTICULO 129: 1º El que mediante fuerza, amenaza de mal considerable o engaño, 
condujera a otra persona fuera del territorio nacional o la  introdujera en el mismo 
y, utilizando su indefensión la indujera a  la prostitución, será castigado con pena 
privativa de libertad de  hasta seis años. 2º Cuando el autor actuara comercialmente 
o como miembro de una banda que se ha formado para la realización de hechos  
señalados en el inciso anterior, se aplicará lo dispuesto en los  artículos 57 y 91.

Abuso Sexual en personas indefensas
ARTICULO 130: 1º El que realizara actos sexuales en otra persona que se encontrase 
en estado de inconsciencia o que, por cualquier otra razón, estuviese incapacitada 
para ofrecer resistencia, será castigado con pena privativa de libertad de hasta tres 
años. Será castigada también la tentativa. 2º Si los actos sexuales con personas que 
se encontraran en las condiciones referidas en el inciso anterior comprendieran 
el coito, la pena privativa de libertad podrá ser aumentada hasta diez años. 3º La 
pena podrá ser atenuada con arreglo al artículo 67 cuando, por las relaciones de 
la víctima con el autor, se dieran considerables circunstancias atenuantes. En este 
caso no se castigará la tentativa.

El Feminicidio se juzga como Homicidio Doloso
ARTICULO 105: 1º El que matara a otro será castigado con pena privativa de libertad 
de cinco a quince años. 2º La pena podrá ser aumentada hasta veinticinco años 
cuando el autor: 1. matara a su padre o madre, a su hijo, a su cónyuge o concubino, 
o a su hermano; 2. Con su acción pusiera en peligro inmediato la vida de terceros; 
3. Al realizar el hecho sometiera a la víctima a graves e innecesarios dolores físicos o 
síquicos, para aumentar su sufrimiento; 4. Actuara en forma alevosa, aprovechando 
intencionalmente la indefensión de la víctima; 5. Actuara con ánimo de lucro; 6. 
Actuara para facilitar un hecho punible o, en base a una decisión anterior a su 
realización, para ocultarlo o procurar la impunidad para sí o para otro; 7. Por el mero 
motivo de no haber logrado el fin propuesto al intentar otro delito; o 8. Actuara 
intencionalmente y por el mero placer de matar. 3º Se aplicará una pena privativa 
de libertad de hasta cinco años y se castigará también la tentativa, cuando: 1. el 
reproche al autor sea considerablemente reducido por una excitación emotiva o 
por compasión, desesperación u otros motivos relevantes; 2. una mujer matara 
a su hijo durante o inmediatamente después del parto. 4º Cuando concurran 
los presupuestos del inciso 2º y del numeral 1 del inciso 3º, se aplicará una pena 
privativa de libertad de hasta diez años.

Igualdad y No Discriminación
ARTICULO 2: «Los pueblos y los individuos indígenas son libres e iguales a todos 
los demás pueblos y personas y tienen derecho a no ser objeto de ningún tipo 
de discriminación en el ejercicio de sus derechos, en particular la fundada en su 
origen o identidad indígenas».

Combate a los Prejuicios
ARTICULO 15.2: «Los Estados adoptarán medidas eficaces, en consulta y cooperación 
con los pueblos indígenas interesados, para combatir los prejuicios  y eliminar la 
discriminación y promover la tolerancia, la comprensión y las buenas relaciones 
entre los pueblos indígenas y todos los demás sectores de la sociedad».

Protección especifica de Grupos contra la Discriminación
ARTICULO 22.2: «Los Estados adoptarán medidas, conjuntamente con los pueblos 
indígenas, para asegurar que las mujeres y los niños indígenas gocen de protección 
y garantías plenas contra todas las formas de violencia y discriminación».

Igualdad de Género
ARTICULO 44: «Todos los derechos y las libertades reconocidos en la presente 
Declaración se garantizan por igual al hombre y a la mujer indígena».

Derecho a la Vida, Integridad, Libertad y Seguridad
ARTICULO 7.1: «Las personas indígenas tienen derecho a la vida, la integridad física y 
mental, la libertad y la seguridad de la persona».

ARTICULO 7.2: «Los pueblos indígenas tienen el derecho colectivo a vivir en libertad, 
paz y seguridad como pueblos distintos y no serán sometidos a ningún acto de 
genocidio ni a ningún otro acto de violencia, incluido el traslado forzado de niños 
del grupo a otro grupo».

Constitución Nacional del  Paraguay (1992)
Prevención de la Violencia
ARTICULO 60: «El Estado promoverá políticas que tengan por objeto evitar la 
violencia en el ámbito familiar y otras causas destructoras de su solidaridad».

Ley 1600 Contra la Violencia Doméstica (2000) 
Potección contra la Violencia de Género
La Ley 1600 establece normas de protección para las personas que sufren de 
violencia dentro del ámbito doméstico, por parte de algún integrante de la familia, 
conviviente o no. Normativa de carácter civil, establece medidas de urgencia. 
Puede denunciar la víctima o cualquier persona que esté en conocimiento del 
hecho. No se necesita estar patrocinado por abogado y la decisión que adopte 
el juez de paz dentro de los tres días a partir de la audiencia, puede ser: una 
exclusión de hogar por un tiempo determinado y prohibición de acercarse al 
lugar en donde reside la víctima. 



       87	                        86	  
Percepciones de mujeres de los 

Pueblos indígenas en el Paraguay
Percepciones de mujeres de los 
Pueblos indígenas en el Paraguay

10. 	D eclaración del Kuña Guarani Aty
En el Territorio Guaraní, ciudad de Asunción, nosotras las Mujeres de los seis 
pueblos: Ava Guaraní, Ache, Guaraní Occidental, Mbya Guaraní, Guaraní 
Ñandeva y Paî Tavyterâ, de la Nación Guaraní, reunidas durante los días 
23, 24 y 25 de noviembre del año 2011, con el objeto de reflexionar sobre 
la importancia de la situación actual y la participación dentro de nuestros 
respectivos pueblos y en la estructura del Estado, y luego de trabajar sobre 
los cuatro ejes centrales: 

a) Marco Legal Nacional sobre Pueblos Indígenas, 

b) Rol de la Mujer desde la Cosmovisión Guaraní, 

c) Situación General de la Mujer Guaraní en Paraguay y 

d) la participación de las Mujeres Guaraníes en las organizaciones indígenas 
y la estructura del Estado,

Manifestamos Las Siguientes Preocupaciones:
Marco Legal Nacional sobre Pueblos Indígenas

Respecto a nuestros derechos, reconocemos la importancia de la 
incorporación de los derechos de los Pueblos Indígenas en la Constitución 
Nacional, así como el papel que juega el Estatuto de las Comunidades 
Indígenas (Ley 904/81), en el proceso de legalización de las tierras, pero 
expresamos al mismo tiempo, que las 20 hectáreas por familia es insuficiente 
para la mayoría de las comunidades, y que los indígenas que vivimos en 
áreas urbanas, no hemos encontrado respuesta a nuestras demandas, tales 
como: reconocimiento de líderes, personalidad jurídica para la titulación 
de las tierras que ocupamos, entre otros.

Manifestamos que es preocupación de las mujeres las invasiones a nuestras 
tierras comunitarias y los desalojos de las mismas por falta de protección 
administrativa y judicial, y la titulación tal como mencionan las leyes. Así 
mismo, nos preocupan los arrendamientos de las tierras comunitarias en 
violación, tanto de la Constitución como de la Ley 904/81, recordando 
que además estas tierras alquiladas son utilizadas para cultivo de sojas y 
otros productos mantenidos con pesticidas que dañan la salud de nuestros 
pueblos.

Si bien es cierto que la ley 904/81, reconoce la exoneración de impuestos, 
manifestamos la necesidad de que estas exoneraciones se extiendan 
también hacia los servicios básicos de electricidad y agua potable en 
nuestras respectivas comunidades.

Reconocemos también la importancia de los efectos del Convenio 169 de la 
OIT sobre Pueblos Indígenas y Tribales, en países independientes, ratificado 
en Paraguay por la ley 234/93, donde viene a clarificar el concepto de 
pertenencia de cada ser humano que se considere indígena, así como su 
pertenencia a su pueblo y otros aspectos como el derecho a una educación 
propia, salud intercultural, territorialidad, entre otros.

Respecto al Código Procesal Penal, si bien la Legislación contenida en 
el Código de Procedimientos Penales y considerando la competencia 
de la Dirección de Derechos Étnicos, estamos preocupadas, ya que las 
intervenciones de los Agentes Fiscales solo se concretan en denuncias 
o imputaciones contra los Indígenas, en la mayoría de los casos de los 
conflictos sin tomar en cuenta la aplicación obligatoria del Derecho 
Consuetudinario, ya que no siempre somos auxiliados por los peritos y la 
intervención de la Dirección de Derechos Étnicos.

Por último, consideramos de mucho valor los derechos reconocidos en todas 
las Leyes, especialmente los referentes a los derechos consuetudinarios, 
aunque algunas necesitan ser actualizadas para responder totalmente a 
las necesidades de los Pueblos Indígenas.

Rol de la Mujer desde la Cosmovisión Guaraní y Situación General de la Mujer 
Guaraní en Paraguay

Nosotras las mujeres somos las Jeguaka (adornos, flores, bellezas) somos 
las Ypy (inicio) de la Nación Guaraní; Nuestro Gran Padre y Nuestra Gran 
Madre nos han enviado a la tierra para cuidar, proteger y defender la vida, 
el monte, el agua y particularmente nuestra cultura (Ore Reko).

Como mujeres Guaraní, sabemos que nuestra lucha y resistencia arranca 
desde la época de la Conquista, con el sistema de la encomienda y todas 
las humillaciones que hemos tenido que soportar las mujeres de la Nación 
Guaraní, especialmente las luchas que tuvimos que llevar adelante para 
mantener y defender nuestra identidad comunitaria y étnica.

En la actualidad, continuamos con la lucha, por eso una vez más expresamos 
nuestras preocupaciones como mujeres, tanto en lo que concierne a la 
pobreza que a veces nos oprime, como a nuestro indeclinable compromiso 
para alimentar, cuidar, formar y proteger a nuestros hijos/as como madres 
y defensoras de la vida que somos:

Por unanimidad podemos expresar las discriminaciones que sufrimos 
desde la sociedad no indígena por nuestra condición de ser pobre, mujer 
e indígena, particularmente en lo laboral y en la atención de la salud, así 
como en la atención materno infantil. Así mismo, con frecuencia somos 
víctimas de actos de violencia, tanto las niños/as, adolescentes, como las 
mujeres indígenas por lo que necesitamos fortalecernos para conocer y 
defender nuestros derechos.

Nos preocupa la permanente e intensa deforestación de los montes que 
no es solamente culpa nuestra, sino que más bien proviene de los no 
indígenas, especialmente los extranjeros, que con el uso de agrotóxicos 
contaminan nuestros territorios, arroyos y fuentes de agua.

Sentimos la necesidad de la recuperación en el interior de nuestras 
comunidades y familias, de los valores, costumbres y de las formas de 
vida propia para mantener la identidad como pueblos. En este marco, nos 
comprometemos fortalecer nuestras celebraciones y practicas espirituales, 
así mismo defender la preparación y consumo de los alimentos tradicionales, 
la trasmisión y uso de nuestras lenguas, etc.



       89	                        88	  
Percepciones de mujeres de los 

Pueblos indígenas en el Paraguay
Percepciones de mujeres de los 
Pueblos indígenas en el Paraguay

Necesitamos una mayor preparación académica para analizar las nuevas 
realidades que nos toca vivir hoy, por lo tanto, urge la apertura de más 
instituciones escolares educativas como escuelas y colegios con enfoque 
cultural y amplia participación de las Jaryi y Chamöi (abuela y abuelo) y el 
acceso de nuestros jóvenes a las universidades.

Entendemos que la participación debe practicarse juntos, varones y 
mujeres en condición de igualdad. En ese sentido, no tenemos miedo 
para manejar nuestros hogares, proteger y defender la vida, la cultura (Ore 
reko), sin dejar de luchar por la inclusión y la participación de las mujeres 
en todas las reivindicaciones comunitarias y étnicas.

Participación de las mujeres Guaraní en las organizaciones indígenas                               
y la Estructura del Estado

Después de haber analizado nuestra situación con relación al tema, 
expresamos nuestra preocupación por la casi nula participación de los 
representantes de los Pueblos Indígenas, y en especial, el de las mujeres 
al interior de las instituciones públicas. Sentimos que nos discriminan 
y excluyen por ser diferentes culturalmente del resto de la sociedad no 
indígena.

Con relación a nuestra participación al interior de las organizaciones 
indígenas, aún falta un espacio de participación más activa y amplia de 
las mujeres. No queremos discriminar a los varones, simplemente siendo 
fieles a nuestras prácticas tradicionales, llevar juntos, varones y mujeres, las 
demandas y reivindicaciones de nuestras comunidades y pueblos.

Exigimos:
La defensa de nuestros derechos mediante la firme aplicación de leyes 
nacionales e internacionales. No podemos seguir tolerando la situación 
de discriminación de la cual somos víctimas los Pueblos Indígenas, 
particularmente las mujeres, por lo tanto, urge la adopción de medidas 
de las instituciones del Estado contra la discriminación de las mujeres 
indígenas, así como la inscripción en el Registro Civil de las Personas, con los 
nombres propios conforme a la cultura de cada pueblo y el reconocimiento 
de estos nombres en todas las instituciones públicas.

El respeto y titulación de nuestras tierras comunitarias y territorios propios. 
Si continúan con la depredación de los bosques, las invasiones de nuestras 
tierras y la expulsión de nuestros territorios ancestrales, estaremos 
expuestos a vivir en la mendicidad, en la eterna situación de pobreza 
y exclusión y hasta corremos el riesgo de ser exterminados de nuestros 
lugares propios.

El reconocimiento jurídico de las comunidades indígenas urbanas y una 
política de Estado acorde con las demandas y necesidades de las mismas.

El servicio básico gratuito de agua potable, electricidad para todas las 
comunidades indígenas del país.

La participación activa de las mujeres indígenas en todas las instituciones 
públicas, en las Gobernaciones y Municipalidades. Que en la Secretaría de 
la Mujer se fortalezca el tema de las mujeres indígenas, como así también 
se asegure la presencia de mujeres indígenas en la estructura del Ministerio 
de Salud, Educación y el INDI, respectivamente.

Atención diferenciada para las mujeres indígenas en los casos de denuncias 
de violencia, con la participación de la Secretaría de la Mujer y el firme 
acompañamiento de la Dirección de Derechos Étnicos, conforme a su 
competencia.

El cumplimiento del subsidio a los abuelos y abuelas de la tercera edad, 
así como los servicios de merienda y kits escolar en todas las escuelas 
indígenas del país.

La capacitación y rubros para los promotores/as de salud y parteras 
indígenas.

Construcción de Puestos de salud equipados, asistencia médica sistemática 
con enfoque cultural y provisión de medicamentos en especial a las mujeres 
y niños de las diferentes comunidades.

Apertura de escuelas y colegios en las comunidades, con pertinencia cultural 
y alta participación de los miembros de la comunidad, especialmente de 
los ancianos/as y líderes religiosos. Acceso a las universidades con becas 
y acompañamiento a las mujeres indígenas para su formación profesional 
universitaria.

Asistencia técnica para la Producción de autoconsumo y productos para 
la venta, así como el acompañamiento para la producción artesanal y la 
comercialización para el acceso a los recursos.

Continuidad de los encuentros “Kuña Guaraní Aty” como espacio de 
fortalecimiento en la unidad de las mujeres en el marco de la política del 
Buen Vivir – Teko Katu/Yvy Marane´y.

Territorio Guaraní, Asunción 25 de noviembre 2011



       91	                        90	  
Percepciones de mujeres de los 

Pueblos indígenas en el Paraguay
Percepciones de mujeres de los 
Pueblos indígenas en el Paraguay

11. 	D eclaracion de Encuentro Regional 
	V oces de Dignidad
En la ciudad de Asunción, Paraguay, en el marco del Diálogo Regional 
Voces de Dignidad: Espacio Intercultural sobre la violencia hacia las mujeres 
Indígenas, nos encontramos mujeres indígenas y rurales, lideresas de diversos 
pueblos de Bolivia, Ecuador, Paraguay y Perú, mujeres activistas en derechos 
humanos de las mujeres, referentes del sector académico y organizaciones 
sociales, entre otras; para intercambiar conocimientos y experiencias, 
testimonios de vida, buscando unir estrategias comunes hacia la superación 
de las desigualdades tanto a nivel local, nacional,  e internacional.

Afirmando que las mujeres indígenas somos objeto de múltiples formas 
de violencia; la violencia física, psicológica, sexual, económica y espiritual 
a las que se suma la violencia estructural e institucional impidiéndonos el 
acceso a la justicia y la inclusión en las políticas públicas, agravada por el 
despojo continuo  y la invasión de nuestros territorios.

Amparadas en nuestras constituciones nacionales, la Convención 
Interamericana para Prevenir, Sancionar y Erradicar la Violencia contra la 
Mujer (Belem do Para), el Convenio 169 de la OIT sobre Pueblos Indígenas 
y Tribales en Países Independientes, la Convención Internacional sobre 
la Eliminación de todas las Formas de Discriminación Racial (CERD), la 
Convención sobre la Eliminación de todas las Formas de Discriminación 
Contra la Mujer (CEDAW), la Declaración de las Naciones Unidas sobre los 
Derechos de los Pueblos Indígenas, el Protocolo de Palermo, la Plataforma 
de Acción de Beijing, el Programa de Acción del Cairo y los Objetivos del 
Desarrollo del Milenio (ODM).

Levantamos hoy nuestras voces de dignidad reconociendo nuestros 
esfuerzos y experiencias de incidencia con el objetivo de la conquista de 
una vida libre de violencia para las mujeres indígenas.

Exigimos a los Estados la implementación de políticas públicas que deriven 
de dichos instrumentos, con nuestra participación, que encaminen 
acciones para garantizar el derecho de una vida libre de violencia para las 
mujeres indígenas.

Exigimos, en particular, a los Ministerios de la Mujer y mecanismos creados 
para este fin, políticas públicas, planes y programas específicos para 
mujeres indígenas con presupuestos adecuados, para la superación de las 
diversas formas de discriminación y los diversos tipos de violencias que 
sufren las mujeres en todas las esferas de la vida, con enfoque de derechos 
y adecuación cultural.

Finalmente, demandamos a los sistemas de justicia, la implementación de 
mecanismos adecuados, eficientes y eficaces ante denuncias realizadas 
por mujeres indígenas.

Llamamos a los Estados a que en el marco de las discusiones de la Agenda 
Post 2015 se reconozca explícitamente el derecho de las mujeres indígenas 
a una vida libre de violencia como componente fundamental del desarrollo 
sustentable, porque solo así será posible un futuro mejor con justicia.

12. 	D eclaracion de I Encuentro Nacional de Mujeres 
	I ndigenas en el Paraguay: «Defensoras de la 	
	I dentidad y la Vida» 

Asunción, 30, 31 de julio y 1 de agosto 2014.

Nosotras las mujeres, representantes de los pueblos integrantes de las 
familias lingüísticas guaraní, zamuco, mataco mataguayo, lengua maskoy 
y guaicurú, nos hemos reunido en nuestro territorio ancestral, ciudad de 
Asunción, en fechas 30 y 31 de julio y 1 de agosto de 2014, en un encuentro 
organizado conjuntamente con el Instituto Paraguayo del Indígena, INDI, 
con la presencia de aliados y aliadas nacionales e internacionales, con 
la cooperación de las agencias internacionales UNICEF, ONU Mujeres, 
Unión Europea y Fondo Indígena, con el apoyo de las organizaciones no 
gubernamentales Tekoha y CONAPI y con la valiosa presencia del Enlace 
Continental de Mujeres Indígenas de las Américas.

Llegamos a este encuentro luego de un proceso de diálogo, reflexiones 
y consensos entre las lideresas, con el profundo anhelo de instalar un 
espacio de construcción de pensamiento y acciones que nos conduzca al 
fortalecimiento de los pueblos indígenas en general y en especial de las 
mujeres indígenas, basadas en nuestros saberes y prácticas espirituales de 
cada uno de nuestros pueblos.

Hoy, en estos días de encuentro, luego de haber compartido nuestros 
sueños y preocupaciones a través de nuestras palabras, danzas, cantos, 
ceremonias, rituales e historias, venimos a manifestar:

- Como protagonistas de nuestros pueblos expresamos nuestra profunda 
preocupación por los obstáculos para la restitución de las tierras ancestrales 
de todos los pueblos indígenas y el derecho a la tierra de las comunidades 
urbanas, y señalamos que como mujeres somos afectadas directamente 
por la deforestación, la falta de agua, el envenenamiento y contaminación, 
la depredación de nuestros recursos naturales, la criminalización de las 
luchas por la tierra, que traen como consecuencia la carencia de alimentos, 
enfermedades y el empobrecimiento en todos los niveles de la vida de 
nuestras familias, nuestros hijos e hijas, abuelos y abuelas.

- Otro problema que nos aprieta cotidianamente es la triple discriminación 
que sufrimos por ser mujeres, indígenas y pobres. Esta discriminación y 
racismo crea exclusión en la sociedad externa y conflictos en el interior 
de nuestras comunidades, lo que impide nuestra participación y nuestra 
incidencia en las políticas públicas y en el desarrollo integral como seres 
humanos. Recordamos que el Paraguay es un país pluricultural y en 
consecuencia es necesario eliminar los obstáculos para la participación 
de las mujeres indígenas, a fin de aprovechar nuestras capacidades y 
saberes para la construcción de mejores condiciones de vida para todos 
los habitantes del país sin exclusión, en el marco de la diversidad cultural.



       93	                        92	  
Percepciones de mujeres de los 

Pueblos indígenas en el Paraguay
Percepciones de mujeres de los 
Pueblos indígenas en el Paraguay

- Con el propósito de superar las diferentes dificultades señaladas damos 
nacimiento a este desafío con la creación de una organización nacional 
de mujeres indígenas denominada MIPY. En memoria de nuestras 
sabias, nuestros ancestros y ancestras, nos unimos y comprometemos 
para construir un espacio participativo, con autonomía propia, para el 
fortalecimiento integral de las comunidades, organizaciones y pueblos, 
mediante el empoderamiento de las mujeres y su participación protagónica 
en la elaboración de propuestas y toma de decisiones.

Reafirmamos y fortalecemos nuestro compromiso de seguir trabajando 
desde la palabra y el sentir colectivo de las mujeres por la protección del 
derecho a la vida, la defensa de nuestros territorios, sus recursos naturales, 
la biodiversidad y la revitalización cultural en el marco del derecho 
consuetudinario.

Adherimos al Documento de Alta, construido por los pueblos indígenas 
que será presentado en la Conferencia Mundial sobre Pueblos Indígenas 
de la ONU.

Exigimos a las autoridades nacionales:
- Dar cumplimiento irrestricto a los derechos reconocidos en la Constitución 
de la República del Paraguay, el Convenio 169 de la OIT, la Declaración 
de las Naciones Unidas sobre los Pueblos Indígenas, el Estatuto de las 
Comunidades indígenas Ley N° 904, la ley N° 3231/07 de Educación 
Indígena y todos los instrumentos internacionales de derechos humanos 
concernientes a los derechos de los pueblos indígenas. En este sentido 
exigimos a las autoridades el control del cumplimiento de estas leyes 
especialmente en el caso de arrendamiento de las tierras indígenas.

- Recordar que si no hay derechos de las mujeres indígenas no hay derechos 
humanos y por lo tanto incorporar e implementar medidas de políticas 
públicas para dar cumplimento a todas las recomendaciones sobre 
derechos humanos de las mujeres indígenas provenientes de organismos 
internacionales.

- Que para la elaboración e implementación de todos los programas y 
proyectos dirigidos a mujeres indígenas sea garantizado el requisito del 
consentimiento previo, libre e informado.

- Dotar de presupuesto adecuado y pertinente al Instituto Paraguayo del 
Indígena con el objetivo de ejecutar planes y proyectos para los pueblos y 
mujeres indígenas cumpliendo los derechos reconocidos en la Constitución 
Nacional y acuerdos internacionales, hasta tanto se cree un Ministerio de 
Pueblos Indígenas.

- Garantizar la restitución de las tierras ancestrales de todos los pueblos 
indígenas, la titulación de las mismas y el derecho a la tierra de las 
comunidades urbanas, así como implementar acciones inmediatas para la 
defensa de nuestros recursos naturales.-

- Que el Gobierno Nacional a través del Ministerio de Salud promueva 
programas de salud intercultural que integren de forma real los 
conocimientos tradicionales de las mujeres indígenas, sus prácticas de 
cuidados para parto, apoyando y dando las condiciones adecuadas a las 
parteras empíricas tradicionales para realizar sus prácticas con kits de 
partos en calidad y cantidad suficiente.

- Que el Gobierno nacional en articulación con los Gobiernos 
departamentales implementen programas y proyectos de infraestructura 
en las áreas de agua potable, saneamiento, educación, electrificación, 
vivienda y caminos de todo tiempo que aseguren el libre acceso a las 
comunidades.

- Que garanticen la seguridad alimentaria para nuestros pueblos con 
programas de producción sustentable a corto, mediano y largo plazo, en los 
cuales participen activamente las mujeres indígenas y sus organizaciones.

- Implementar programas direccionados a generar fuentes de trabajo para 
jóvenes indígenas y la aprobación de la ley para la exoneración de aranceles 
para acceder a la formación universitaria en instituciones estatales y 
privadas.

- Que se garantice la protección de las mujeres, niñas y la juventud indígena 
ante la explotación sexual y la trata de personas con fines de explotación 
laboral, así como cualquier otro tipo de violencia hacia las mujeres.

- Que las mujeres indígenas de la función pública sean reconocidas 
y respetadas en sus derechos laborales y accedan en igualdad de 
oportunidades a becas para su formación y actualización permanente.

- En materia de educación la creación de un diseño curricular para cada 
pueblo indígena con el fin de garantizar nuestras lenguas maternas, 
nuestra identidad cultural y la educación propia de los pueblos.

- Que el Estado tome medidas concretas para facilitar la participación 
política de las mujeres en los espacios de toma de decisiones a nivel 
municipal, departamental y nacional, respetando y reconociendo los 
liderazgos de las mujeres indígenas.

- Que se considere y se ponga en ejecución el Plan Nacional del Buen Vivir 
preparado y presentado en el mes de febrero del presente año por la Mesa 
Coordinadora de Organizaciones Indígenas del Paraguay (MCOI PY). La 
articulación de Mujeres Indígenas del Paraguay requiere su incorporación 
en el monitoreo de la ejecución del mismo.

Como mujeres indígenas, defensoras de la identidad y la vida dejamos en 
este documento nuestra voz, nuestro sentir colectivo, nuestra voluntad 
cada vez más firme de construir junto con los pueblos indígenas un 
presente digno y un futuro de esperanza para nuestros hijos e hijas, para 
nuestros pueblos, nuestro país y la humanidad toda.



       95	                        94	  
Percepciones de mujeres de los 

Pueblos indígenas en el Paraguay
Percepciones de mujeres de los 
Pueblos indígenas en el Paraguay

13. Bibliografía

·	 ACCIÓN Revista. Nro. 321. Asunción, Febrero 2012. 

·	 ANDERSON, Norman: Las formas del sentimiento en la socialización de los 
Ava (Chiripa) Guarani. Suplemento Antropológico Volumen XXIII, CEADUC. 
Asunción, 1987.

·	 CABNAL, Lorena: El feminismo comunitario visibiliza el patriarcado ancestral 
originario (entrevista). Otra América, 2013. http://otramerica.com/personajes/
lorena-cabnal-feminismo-comunitario-visibiliza-patriarcado-ancestral-originario/2902

·	 CANOVA, Paola: Del monte a la ciudad: la producción cultural de los 
Ayoreode en los espacios urbanos del chaco central. Suplemento Antropológico 
Vol. xlvi n 2. Asunción, 2011.

·	 DIÁLOGO INDÍGENA MISIONERO. Nro. 67. Coordinación Nacional de 
Pastoral Indígena. Asunción, Noviembre de 2010.

·	 GUTTANDIN, Friedhelm: Investigación Cualitativa Interpretativa. CEADUC. 
Asunción, 2012.

·	 KRETSCHMER, Regina: Prácticas de crianza en comunidades indígenas del 
Chaco Central. Documento de trabajo. Fondo de las Naciones Unidas para la 
Infancia. Asunción, 2003.

·	 MAIRIN Iwanka Raya: Mujeres indígenas Confrontan  la Violencia. Informe 
complementario al estudio sobre violencia contra las mujeres del  secreta-
rio general de las Naciones Unidas.  FIMI 2006.

·	 REGEHR, Verena: Criarse en una Comunidad Nivaclé. Suplemento Antropoló-
gico 22/1: 155-202. Universidad Católica de Asunción, 1986.

·	 ROJAS, Raquel: Ayoreas vida sexual y reproductiva. Editorial Servilibro. 
Asunción, 2004.

·	 SCAPPINI, Gloria: Relación de Género y situación de la mujer indígena. PCI. 
Asunción, 2012.



                        96	  
Percepciones de mujeres de los 
Pueblos indígenas en el Paraguay

www.gruposunu.org


